
Marco Zanella

HENRY WOTTON E GREGORIO BARBARIGO:  
RAPPORTI ANGLO-VENETI ALL’INIZIO DEL SEICENTO

1.  Henry Wotton a Venezia

1606 a’ 16 Maggio.
Fatto venir nell’eccellentissimo Collegio l’ambasciator d’Inghilterra per fargli 
leggere la deliberatione dell’eccellentissimo Senato de 12 del corrente, seduto 
che fu al luogo ordinario, gli adimandò il Serenissimo Principe con parole di 
ufficio, et di cortesia, se era ben ricuperato della sua salute, et s’era stato fuori 
della Città, et rispondendo l’ambasciator che haveva mutato aere per tre gior-
ni in padovana et che stava bene, Sua Serenità disse: «Vostra Signoria haverà 
trovato che il padovano è bel paese, essendovi anco la comodità dell’acqua 
per andarvi, et si rallegramo che sia ritornato del tutto sano». Et l’ambascia-
tor replicò: «Serenissimo Principe, certo sì, che ’l padovano è bello paese et 
l’ho veduto molto fertile, ma è ben vero che intendo che la terza parte di esso 
è posseduto da preti, et i luoghi migliori sono i loro, et non si contentano 
ancora»1.

Henry Wotton, ambasciatore ordinario inglese a Venezia, risponde-
va con queste parole al doge Leonardo Donà. La pungente affermazio-
ne, per niente anomala data la schiettezza del diplomatico, non deve 
sorprendere se consideriamo quando venne pronunciata: il 16 maggio 
del 1606 l’Interdetto di papa Paolo V nei confronti della Repubblica 
di Venezia era stato da poco fulminato e la controversia con la Sede 
Apostolica sembrava di giorno in giorno assumere i contorni di una crisi 
dagli esiti incerti2.

1  Archivio di Stato di Venezia (d’ora in avanti ASVe), Collegio, Esposizioni Roma, 
Filze, fz. 9, c. 350r, 16.05.1606; letta in Senato il 17.05.1606.

2  Non è necessario in questa sede ripercorrere le vicende che portarono a questa situa-
zione; basti ricordare che tre furono – formalmente – i principali capi d’accusa nei confronti 



28 marco zanella

La tensione tra la Chiesa di Roma uscita dalla Controriforma e i 
protestanti di tutta Europa3 era all’ordine del giorno, in particolare nei 
confronti degli anglicani e dei regnanti inglesi, Elisabetta I e, dal 1603, 
Giacomo I e VI4; dal punto di vista politico la situazione non si pre-
sentava di certo meno intricata: la Spagna era coinvolta in una lunga 
guerra nelle Province Unite, guerra alla quale per altro le potenze eu-
ropee prendevano parte sostenendo l’uno o l’altro contendente in base 
ai propri interessi; la Francia era reduce dalle guerre di religione, sopite, 
in parte, dall’incoronazione di Enrico IV; nell’Impero gli Stati membri 
procedevano in continui attriti e scontri più o meno formali; ed infine 
in Italia dove il tentativo di predominio degli Asburgo, sia gli arcidu-
chi d’Austria sia i regnanti di Spagna, sostenuti dalla Sede Apostolica, 
poneva in fermento gli Stati confinanti, segnatamente la Repubblica di 
Venezia e il ducato di Savoia.

Wotton, primo ambasciatore inglese a Venezia dal 1559, condivideva 
fermamente le ragioni della Repubblica, sia per intima convinzione sia 
per le possibili implicazioni internazionali della contesa con il papato 
(vi intravedeva inoltre la possibilità di un avvicinamento del governo 
marciano alla religione calvinista)5. Durante la sua esposizione in Col-

della Serenissima, tutti e tre riconducibili al conflitto giurisdizionale sui beni ecclesiastici e 
i privilegi del clero. Si vedano, ad es., W.J. Bouwsma, Venice and the Defence of Republican 
Liberty: Renaissance Values in the Age of the Counter Reformation, Berkeley-Los Angeles 1968; 
G. Benzoni, Venezia nell’età della Controriforma, Milano 1973; A.D. Wright, Why the Ve-
netian Interdict?, «English Historical Review», 89 (1974), pp. 534-550; A. Sambo, Città, cam-
pagna e politica religiosa: l’ interdetto del 1606-7 nella Repubblica di Venezia, «Atti dell’Istituto 
Veneto di Scienze Lettere e Arti. Classe di scienze morali, lettere ed arti», 134 (1975-76), pp. 
95-114; G. Cozzi, Stato e Chiesa: vicende di un confronto secolare, in Id., Venezia barocca. 
Conflitti di uomini e idee nella crisi del Seicento veneziano, Venezia 1995, pp. 247-287; F. De 
Vivo, Patrizi, informatori, barbieri. Politica e comunicazione a Venezia nella prima età moder-
na, Milano 2012.

3  La contesa dell’Interdetto, oltre ad essere stata lo sbocco – forse inevitabile – delle cre-
scenti tensioni tra i pontefici e Venezia, si inserì in un contesto europeo pronto a esplodere 
in una complessa ragnatela di conflitti tanto di ordine religioso quanto politico. Si veda G. 
Cozzi, Paolo Sarpi tra Venezia e l’Europa, Torino 1979, pp. 261-270.

4  D’ora in avanti non verrà riportata in ogni occasione la dicitura “Giacomo I e VI” per 
comodità di lettura. Va tenuto conto che l’effettiva unione tra i regni d’Inghilterra e Scozia, 
non solo attraverso la “persona” del re, avvenne soltanto con l’Act of Union del 1707. Si veda-
no in proposito: N. Cuddy, Anglo-Scottish Union and the Court of James I, 1603-1625, «Tran-
sactions of the Royal Historical Society», 39 (1989), pp. 107-124; J. Wormald, The Creation 
of Britain: Multiple Kingdoms or Core and Colonies?, «Transactions of the Royal Historical 
Society», 2 (1992), pp. 175-194; A.I. Maccines, Union and Empire. The making of the United 
Kingdom in 1707, Cambridge 2007 (in particolare pp. 51-103).

5  Per un contesto si vedano: G. Cozzi, Fra Paolo Sarpi, l’anglicanesimo e la “Historia 
del Concilio Tridentino”, «Rivista storica italiana», 58 (1956), pp. 559-593; S. Maghenzani, 



29rapporti anglo-veneti all’inizio del seicento

legio, alla presenza del doge e dei savi, spiegava come effettivamente il 
clero possedesse vaste proprietà all’interno dei domini della Repubblica 
e, quindi, come non fossero affatto immotivate la resistenza da parte 
della Serenissima e la forte riaffermazione delle prerogative temporali 
dello Stato veneziano. Era infatti un punto di “libertà”, come da subito 
era stato chiaro all’inglese, che in Collegio il 21 aprile 1606 diceva: 
«Io veggo che la Repubblica è fondata sopra ragioni chiare et sopra la 
conservatione del suo, et sotto questo termine del suo, comprendo non 
solamente la conservatione della Città et de i Territori che sono cose 
basse, ma dell’honor, et della libertà politica, et christiana.[…] io per 
me voglio creder che Dio non ha voluto guastar la Giustizia con la 
Theologia […] quando la Theologia incomincia ad intaccar l’allieno, 
la passa i suoi termini»6. Non erano dissimili gli argomenti sostenuti 
da Paolo Sarpi che, in vari consulti e in altre sue considerazioni, aveva 
sostenuto come «li ecclesiastici sono una parte centesima del numero 
delle persone, e possedono più d’un quarto sotto sopra [all’ incirca]: nel 
Padoano un terzo, nel Bergamasco più di tre quinti»7. Secondo Wotton 
i precedenti erano certamente favorevoli alla Repubblica: il 27 luglio del 
1606 dopo aver discusso lungamente in Collegio, aprendo un libro che 
il segretario veneziano aveva da subito notato e registrato8, disse al doge 
che dopo aver letto la grande massa di scritture a favore della Repub-

Giochi di specchi. La Chiesa d’Inghilterra e Venezia tra Cinquecento e Seicento, «Ateneo Veneto. 
Rivista di scienze, lettere ed arti. Atti e memorie dell’Ateneo Veneto», 17 (2018), fasc. 1, pp. 
67-75; S. Villani, Making Italy Anglican: Why the Book of Common Prayer Was Translated into 
Italian, Oxford 2022.

6  ASVe, Collegio, Esposizioni Roma, Filze, fz. 9, cc. 495r-v, 21.04.1606; letta in Senato 
lo stesso giorno. Leonardo Donà replicava entusiasta e con sorprendente trasporto «queste 
difficoltà che ci sono mosse dal Papa per occasione di giurisditione, come la intende benis-
simo», «come ella ha prudentemente detto, si voglia che quello che Christo istesso non ha 
subordinato in terra serva per levare a i Principi quella libertà, et quel Dominio che Dio ha 
loro concesso, et che per questo il Papa habbia dato per dir così, in queste impertinenze, le 
quali, quando sono tali, risultano in fine più contra chi le promove, che contra altri»: ivi, cc. 
496r-v. In quest’ultima asserzione – «più contra chi le promove, che contra altri» – risuona ciò 
che lo stesso Donà molti anni prima, nel 1580, aveva detto in Collegio al nunzio papale che, 
minacciando la scomunica, chiedeva una formale sconfessione di un avogador di Comun che 
aveva accusato di gravi reati comuni l’arcivescovo di Spalato: «ne potrebbe seguir tal cosa che 
portarebbe grandissimo pentimento a chi ne fusse stato la causa».

7  P. Sarpi, Consulti, a cura di C. Pin, Roma-Pisa 2001, I, p. 388; quanto riportato è un 
breve estratto del dodicesimo consulto di Paolo Sarpi, databile intorno al 6 maggio 1606, ma 
si veda inoltre il settimo consulto, ivi, p. 325 e in P. Sarpi, Considerazioni sopra le censure della 
Santità di papa Paulo V contra la Serenissima Repubblica di Venezia, in P. Sarpi, Opere, a cura 
di G. e L. Cozzi, Milano-Napoli 1969, p. 174.

8  ASVe, Collegio, Esposizioni Principi, Filze, fz. 16, cc. non numerate, 27.07.1606; letta in 



30 marco zanella

blica, «tuttoche siano tutte buone, però non pare a me che esse vadano 
così alla brocca [colgano l’essenziale della questione]»9; propose quindi di 
prendere in considerazione una lettera contenuta nel primo volume del 
libro Lettere di Principi, le quali o si scrivono da Principi o a Principi, o 
ragionan di Principi di Girolamo Ruscelli:

Questa lettera in stampa è del Duca d’Alva essendo vicerè di Napoli, ministro 
d’i precessori del presente Re di Spagna scritta a Paulo quarto […] i negotij di 
allhora hanno convenientia colli presenti: in questa lettera vi sono cose degne 
di gran consideratione […] et s’è stato lecito ad un Ministro di un Principe 
valersi di quelle ragioni per conservatione dello stato che era riccommandato 
al suo governo, pare a me che sia lecito molto più ad un Principe valersi delle 
medesime per conservatione del suo proprio stato, et della medesima libertà10.

Wotton suggerì di far stampare la lettera e diffonderla ovunque in 
molte copie per rendere noto al più alto numero possibile di persone 
l’esistenza di precedenti così probanti le ragioni della Serenissima.

In molte altre occasioni Wotton allegò testimonianze documentarie 
a favore delle ragioni della Repubblica nei confronti della Santa Sede: 
il 13 dicembre del 1606, recatosi in Collegio per una lunga audizione, 
raccontò di un incontro avuto con gli ambasciatori di Spagna, Franci-
sco De Castro e Iñigo de Cardenas, durante il quale aveva affermato 
che «questa non era la prima volta che si havesse fatto resistenza al papa 
et che di Spagna era stata bandita l’auttorità del pontefice»11; gli am-
basciatori, increduli, avevano negato, sfidando Wotton a portare prove 
«per croniche o altri auttori giuridichi»12. L’inglese quindi, cogliendo 

Senato il 31.07.1606. «Prima ch’incominciasse a parlare, si levò di sotto il ferancolo (sic) un 
libro in quarto, et lo pose sulla banca dove sedeva».

9  Ivi, cc. non numerate.
10  Ivi, cc. non numerate. Il riferimento qui è alla lettera del Duca d’Alba, vicerè di Napoli, 

al papa Paolo IV in Lettere di Principi, le quali o si scrivono da Principi o a Principi, o ragionan 
di Principi, libro primo, nuovamente mandato in luce da Girolamo Ruscelli. […], In Venetia, 
appresso Giordano Ziletti, al segno de la Stella, MDLXII, cc. 178r-179v. L’ambasciatore la 
ritenne tra le più importanti opere in lingua italiana: la definì «full of excellent matter, and 
the best story of the latter times». Cfr. L.P. Smith, Life and letters of Sir Henry Wotton, Oxford 
1907, II, p. 485. Ho qui citato la prima edizione del 1562, ma non mi è noto a quale facesse 
riferimento Wotton. È assai probabile ne sia venuto in possesso durante i suoi primi soggior-
ni veneziani (1591, 1594 o 1603) e che quindi abbia acquistato l’edizione più recentemente 
stampata, ossia quella del 1581.

11  ASVe, Collegio, Esposizioni Roma, Filze, fz. 10, c. 332r, 13.12.1606; letta in Senato il 
15.12.1606.

12  Ibid.



31rapporti anglo-veneti all’inizio del seicento

al volo l’occasione, presentò al Doge un foglio con una citazione dalle 
Historiae sui temporis13 di Jacques-Auguste de Thou, che avrebbe poi, 
almeno secondo le intenzioni, mostrato anche ai diplomatici spagnoli. 
Wotton non dovette scegliere il de Thou per sole ragioni di contenuto. 
Il francese, cattolico e ancora del tutto rispettato dalla Santa Sede, era 
presidente del parlamento francese e si stava interessando alle vicende 
dell’Interdetto. Di certo non sfuggì all’ambasciatore inglese la portata 
delle sue affermazioni, pur se facevano riferimento allo scontro tra Car-
lo V e papa Clemente VII.

Jacobus Augustinus Thuanus Historiarum sui temporis lib. 2 cart. 36. «Cae-
sar ut iniuriam sibi a Clemente illatam ulcisceretur nominis pontificij autho-
ritatem per omnem Hispaniam abolet exemplo ab hispanis ipsis posteritati 
relicto posse ecclesiasticam disciplinam citra nominis pontificij authoritatem 
ad tempus conservari»14.

Un piccolo passo indietro. Proseguendo con l’analisi delle condi-
zioni in cui in quel momento versava la Repubblica, e il rapporto che 
aveva con gli ecclesiastici, l’ambasciatore Wotton riferiva di «una cosa 
di meraviglia»: molti anni prima il papa aveva autorizzato una legge 
che consentiva al rappresentante del potere temporale, in quel caso il re 
d’Inghilterra, di vietare l’ampliamento dei possessi del clero.

In quei tempi, che ci chiamavano ancora catholici avanti la mutatione nel 
nostro Regno fu sotto Edoardo terzo Re d’Inghilterra più di trecento anni 
sono, fatta una legge in quel Regno in tutto conforme a quella di Vostra 
Serenità del non poter i ecclesiastici allargarsi nell’havere in tanta copia beni 
temporali, perché fino allhora cercavano di dilatarli, et abbracciar ogni cosa, 
né si vede che li Pontefici di quel tempo, né dopo mai alcuno de gli altri si 

13  J.-A. De Thou, Historiarum sui temporis pars prima, Parigi, Denyse Barbé, 1604. Si 
veda a proposito S. Kinser, The Works of Jacques-Auguste de Thou, L’Aia 1966, pp. 7-26. Non 
sarà irrilevante notare come la presente edizione dovette essere acquistata da Wotton a Vene-
zia, considerate le date di pubblicazione e la data di arrivo a Venezia di Wotton. È possibile 
inoltre che ne possa essere venuto in possesso attraverso l’ambasciatore di Francia, amico del 
de Thou.

14  Ivi, c. 333r. Com’è noto, de Thou divenne un corrispondente di Paolo Sarpi e la 
sua opera solo pochi anni dopo, nel 1609, venne posta all’Indice. Si veda a proposito M.D. 
Busnelli, Les relations de Fra Paolo Sarpi et du president J.-A. de Thou, Grenoble 1926; B. 
Ulianich, Paolo Sarpi. Lettere ai gallicani, Wiesbaden 1961; G. Cozzi, Il doge Nicolò Conta-
rini. Ricerche sul patriziato veneziano agli inizi del Seicento, in Id., Venezia barocca, pp. 35-38; 
R. Descimon, Jacques-Auguste de Thou (1553-1617): une rupture intellectuelle, politique et 
sociale, «Revue de l’histoire des religions», 3, 2009, pp. 485-495.



32 marco zanella

siano di ciò doluti fino al tempo di Henrico Ottavo che durò il nostro esser 
chiamati cattolici et però mi par strano delli strepiti che si fanno al presente15.

Il riferimento era allo Statuto di Westminster III del 1290 – erro-
neamente attribuito da Wotton a Edoardo III e non, correttamente, a 
re Edoardo I16 – conosciuto anche come Quia emptores, che interveniva 
sulla regolazione della compravendita di terreni e la progressiva can-
cellazione dell’istituzione feudale. In particolare prevedeva che l’unica 
possibilità di cessione di un possesso potesse avvenire tramite una “so-
stituzione” diretta del proprietario, di modo che le tasse collegate alla 
proprietà fossero a carico esclusivo dell’acquirente. Inoltre, e questo era 
il punto che più interessava all’inglese, ci si occupava con determina-
zione dell’annullamento dei privilegi dei chierici in materia fondiaria: 
veniva proibita la “manomorta” ecclesiastica, ossia la possibilità da parte 
degli enti ecclesiastici di trasmettere beni immobili da essi posseduti 
esenti dal pagamento di tasse di successione. Veniva inoltre ripresa la 
legislazione precedente, circa la possibilità per i religiosi di acquistare 
beni immobili, richiamando sia la Magna Charta, sia lo statuto De viris 
religiosis del 1279.

Al doge Donà tale argomento non dovette sembrare affatto nuovo: 
nel suo primo consulto risalente al gennaio 1606, Paolo Sarpi aveva 
utilizzato lo stesso riferimento per giustificare le decisioni assunte dalla 
Repubblica e condannate da Paolo V17. Non fu nuovo, ma certamente 

15  ASVe, Collegio, Esposizioni Roma, Filze, fz. 9, c. 350r, 16.05.1606; letta in Senato il 
17.05.1606.

16  È necessario puntualizzare che Wotton confuse i re in questione: nomina Edoardo III 
che, pur avendo trattato di materie ecclesiastiche durante il suo regno, non fu l’autore della 
legge citata. I dati cronologici confermano l’errore: se la legge venne emanata «più di trecen-
to anni sono» è evidente che risalisse ad un periodo precedente al 1306; se si considera che 
Edoardo III regnò dal 1327 al 1377 non è quindi possibile fosse lui l’estensore degli statuti 
presentati da Wotton; fu invece Edoardo I, re d’Inghilterra dal 1272 al 1307, che a più riprese 
si impegnò in tale senso.

17  Sarpi, Consulti, I, pp. 200, 209. A questo proposito emerge una certa confusione nelle 
attribuzioni. Nel suo primo consulto, sia in italiano che in latino, Sarpi attribuisce corretta-
mente a Edoardo I la paternità dell’emanazione degli statuti in materia ecclesiastica. Tuttavia, 
qualche mese dopo, nel dodicesimo consulto, attribuisce a Edoardo III tali leggi. Pin tenta di 
spiegare questo errore mettendo in evidenza come nell’indice dell’Anglica Historia di Polidoro 
Virgilio del 1534, al quale Sarpi rimanda come allegazione, venga indicato Edoardo III in 
luogo di Edoardo I come protagonista del XVII libro dell’opera, in realtà tutto dedicato a 
Edoardo I. La spiegazione di Pin è senz’altro convincente, ma è forse possibile sollevare qual-
che interrogativo. Sarpi nel suo primo consulto scrive correttamente di Edoardo I, ma nel suo 
dodicesimo cade in errore. Come è possibile che nel giro di così pochi mesi abbia dimenticato 
la corretta attribuzione? Forse le date possono aiutare a fornire una possibile soluzione. Il 



33rapporti anglo-veneti all’inizio del seicento

ben visto e lodato dal doge che, a seguito delle parole di Wotton, rispose 
con soddisfazione: «Vostra Signoria comprende benissimo come le cose 
vanno»18. E l’inglese comprese davvero bene, e in fretta, la portata di 
ciò che stava avvenendo tra la Repubblica di Venezia e il papa. Il 26 
maggio 1606 scrisse a Robert Cecil, conte di Salisbury e segretario di 
Stato di re Giacomo I, che in occasione delle celebrazioni per il Corpus 
Christi si erano tenute feste particolarmente costose con «curiouse pa-
gents adorned with sentences of Scripture fitt for the present as Omnis 
potestas est a Deo19, Date Caesari quae Caesaris et Deo quae Dei20, 
Omnis anima subdita sit potestatibus sublimioribus21, Regnum meum 
non est de hoc mundo22, and the like»23. L’ambasciatore non mancava 
di notare che venivano pubblicate, o circolavano, poesie o filastrocche 
antipapali. Lo riferì al conte di Salisbury il 19 maggio 1606, notando 
come «the Poets have plentifully rayned showers of theire witt uppon 
the season»24. Sebbene in larga parte perduti, alcuni di questi componi-

dodicesimo consulto è dei primi giorni del maggio 1606, Pin lo data «poco avanti il 6 mag-
gio»; l’esposizione di Henry Wotton, dove viene commesso lo stesso errore, è del 16 maggio. 
È possibile che i due, anche in maniera indiretta, abbiamo discusso delle controversie tra la 
Repubblica e la Sede Apostolica e dei possibili precedenti a giustificazione delle scelte della 
Serenissima? È possibile che Sarpi, notoriamente allergico alla precisione nelle allegazioni, ab-
bia dato credito alle parole di Wotton in merito? Come messo in evidenza precedentemente, 
circa i possessi ecclesiastici nel padovano, anche altri elementi consentono di ipotizzare una 
comune riflessione che poi venne riportata al Collegio attraverso diversi canali, come quello 
del parere specialistico del consultore in iure o dell’esposizione di ambasciatore. Il rapporto 
tra i due è ben conosciuto, ma comunemente si considera che si sia consolidato man mano, 
in particolare attraverso la figura del cappellano inglese William Bedell, a Venezia dal 1607. 
Questo dato però ci potrebbe offrire uno sguardo sul precoce dialogo tra l’ambasciatore e il 
consultore della Repubblica, già, quantomeno, nell’aprile del 1606.

18  ASVe, Collegio, Esposizioni Roma, Filze, fz. 9, c. 350v, 16.05.1606; letta in Senato il 
17.05.1606.

19  Rm, 13, 1. La versione originale è «Non est enim potestas nisi a Deo». Riporto, a ter-
mine di confronto, la lezione della Vulgata Sisto-Clementina pubblicata per la prima volta nel 
1592. Da qui in avanti citerò sempre dall’edizione più vicina ai fatti, ossia Biblia sacra vulgatae 
editionis Sixti V P.M. iussu recognita atque edita, Romae, Ex Typographia Vaticana, 1598.

20  Mt, 22, 21; Mc, 12, 17; Lc, 20, 25. La versione riportata qui da Wotton diverge dall’o-
riginale, della Vulgata Sisto-Clementina, dei Vangeli dove si legge rispettivamente: «Reddite 
ergo, quae sunt Caesaris, Caesari: et, quae sunt Dei, Deo»; «Reddite igitur quae sunt Caesaris, 
Caesari: et, quae sunt Dei, Deo» e «Reddite ergo, quae sunt Caesaris, Caesari: et, quae sunt 
Dei, Deo».

21  Rm, 13, 1. La lezione della Vulgata del 1598 è «Omnis anima potestatibus sublimio-
ribus subdita sit».

22  Gv, 18, 36. 
23  The National Archives, Londra (d’ora in avanti TNA), State Papers 99, b. 3, c. 86v 

e, parzialmente, in Smith, Life and Letters, I, p. 350; lettera del 26.05.1606.
24  Ivi, c. 80r, citata anche in De Vivo, Patrizi, informatori, barbieri, p. 90. Wotton ag-



34 marco zanella

menti si sono conservati tra i manoscritti del doge Leonardo Donà, nei 
quali è possibile leggere ad esempio: 

Soleva Roma, che ’l suo buon mondo feo / duoi soli aver, che l’una e l’altra 
strada / facean veder, e del mondo e de Deo / l’un l’altro ha spento, et è giunta 
la spada / co’l pastoral e l’un per l’altro ha nota / che a viva forza mal convien 
che vada / Ahi gente che dovresti esser devota / e lasciar quel, che di Cesare è 
fatto / se ben intendi ciò che Dio ti nota25.

L’anonimo autore scriveva questi versi in onore del «Dux Donatus»26 
sotto il titolo di Lamentation di San Pietro, contestà dalla Divina Com-
media di Dante27. L’autore nell’introduzione specificava che il contenuto 
del testo, per quanto potesse sembrare sbalorditivo, era tutto approvato 
dal Santo Uffizio e quindi dal papa, poiché preso dalla Divina Com-
media. In effetti vennero assemblate una cinquantina di terzine tratte 
da diversi canti del Purgatorio: quelle riportate qui sopra, ad esempio, 
corrispondono ai versi 94-99 del XVI canto del Purgatorio e ai versi 
91-93 del VI canto. L’invettiva risultava particolarmente efficace, e si-
curamente dovette piacere al doge, che a margine segnò, con un tratto a 
matita, i versi a lui più cari28; non c’è dubbio che in questi versi si riflet-
tessero le convinzioni del Donà circa la necessità di garantire una vera 
indipendenza, dal punto di vista temporale, alla Repubblica di Venezia 
nei confronti della Sede Apostolica29. Sebbene non si possa essere certi 

giunge poi: «wherewith I shall take the libertie to intertayne youre Lordship by the next 
post». Questo ci farebbe sperare di poter trovare qualche nota nei dispacci seguenti, ma senza 
successo.

25  Biblioteca del Civico Museo Correr di Venezia (d’ora in poi BMCVe), Ms. Donà dalle 
Rose 486, fasc. 37, c. 4r.

26  Ivi, c. 4v.
27  Ivi, c. 2r.
28  Non soltanto qui; nello stesso fascicolo 37 in cui è contenuto il componimento in 

esame sono conservate altre poesie, in larghissima maggioranza sonetti in italiano, sempre 
riguardanti lo stesso tema. Anche in questa raccolta, tre riportano un segno a matita a lato del 
primo verso, evidentemente le preferite del lettore.

29  I versi sono piuttosto espliciti: a Roma, dove e quando il mondo era stato disposto 
al meglio, erano ben distinti i poteri spirituale e temporale, che infatti erano nelle mani 
di due “ministri” separati. Nel momento in cui questi poteri furono congiunti con la forza 
nelle mani di una sola persona, e con la forza mantenuti in quello stato, si crearono le basi 
per future contese. Si appellava quindi agli ecclesiastici che, se avessero seguito alla lettera le 
parole del Vangelo, non si sarebbero arrogati le prerogative del potere temporale. Va notato 
che il verso «e lasciar quel, che di Cesare è fatto» non è in realtà di Dante, che al suo posto 
aveva scritto «e lasciar seder Cesare in la sella». Il cambiamento potrebbe essere dettato dalla 
necessità di mettere in rima alternata questo verso con «Perché men paia il mal futuro e ’l 



35rapporti anglo-veneti all’inizio del seicento

che questi versi siano stati letti dal Wotton, è altamente probabile che, 
vista la sua passione per Dante e la Commedia30, non fossero passati 
inosservati.

Wotton non si trovava certo a corto di argomenti nei mesi dell’Inter-
detto. Una prima riflessione in merito alle crescenti ingerenze del papa 
nell’ambito delle questioni temporali risale a un testo del 1594-95, The 
State of Christendom or, A most exact and curious discovery of many secret 
passages, and hidden mysteries of the times, pubblicato a stampa nel 1657. 
Attribuito postumo a Sir Henry Wotton, di cui oggi non sembra più 
essere certa la singola paternità, come ha dimostrato Alexandra Gajda31, 
questo trattato politico di età elisabettiana, per molto tempo ignorato32, 
rispecchia le idee degli uomini che componevano il circolo del conte 
di Essex, Robert Devereux, di cui Wotton fece parte esattamente nel 
periodo della composizione.

Dopo aver analizzato le condizioni degli Stati europei, in particolare 
di Spagna e Francia, nei capitoli 44 e 45 il testo spiegava come il papa 
avesse potuto ottenere il potere che in quel momento deteneva. Defini-
va un processo storico con un inizio individuato nell’anno 606, quan-
do il papa Bonifacio III33 aveva voluto dichiararsi “vescovo universale”, 
superiore agli altri vescovi34, sfruttando la necessità di legittimazione 

fatto», ma non ritengo sia abbastanza soddisfacente, dati gli altri cambiamenti che avvengono 
all’interno del componimento non motivati da ragioni metriche. A me pare si possa trattare 
di una riscrittura in una forma che renda il concetto ancora più esplicito, aderendo alle parole 
del Vangelo «date a Cesare quel che è di Cesare», che durante l’Interdetto si rivelarono uno 
dei motti preferiti dai veneziani per rivendicare le proprie ragioni.

30  Smith, Life and Letters, II, p. 485. Nella lista di libri italiani da leggere si trova «Il 
Dante col Commentario di Landino. Worthy studying».

31  A. Gajda, The State of Christendom: history, political thought and the Essex circle, «Hi-
storical Research», 81/213, agosto 2008, pp. 423-446. Sul trattato si veda anche G. Unge-
rer, A Spaniard in Elizabethan England: the correspondence of Antonio Pérez’s exile, Londra 
1974, vol. 2, pp. 249-276.

32  Ivi, p. 423.
33  A conferma dell’importanza rivestita dalla figura di Bonifacio III per Henry Wotton 

circa la questione delle ingerenze papali nei confronti del potere temporale, si trova un rife-
rimento anche in un dispaccio diretto al conte di Salisbury. Wotton scriveva a proposito del 
“Protesto” del doge Leonardo Donà in risposta all’Interdetto pontificio: «It is 3 posts since 
I sent youre Lordship the sayed Manifesta: but least it should miscarie I have thought fitt to 
annext an other of them unto the present: being the memorablest thing that surely hath been 
divulged by authoritye of State on this side the mountayns since the tyme of Boniface the 
third». TNA, State Papers 99, b. 3, c. 86r, lettera del 26.05.1606.

34  H. Wotton et alii, The State of Christendom or, A most exact and curious discovery of 
many secret passages, and hidden mysteries of the times, Londra, Samuel Thompson, 1657, p. 
172.



36 marco zanella

dell’imperatore d’Oriente Foca, salito al potere uccidendo il predeces-
sore Maurizio. Un altro passaggio fondamentale per l’accrescimento del 
potere papale nell’ambito della giurisdizione secolare era stata la scelta 
di incoronare imperatore del Sacro Romano Impero il re di Francia, 
Carlo Magno. «And so he [il papa, Leone III], which at the beginning 
was poor and needy, feared not to deprive him [Carlo Magno] of the 
Emperial Diadem, unto whom God commanded all humane creatures 
should be obedient, and to chuse the Roman Emperor, whose election 
belonged in former times to the people or the Soldiers of Rome»35. La 
scelta poi, da parte di papa Gregorio V, di insignire del potere imperiale 
Ottone I, duca di Sassonia, a discapito di Luigi III, re di Francia, ave-
va segnata un’altra tappa decisiva verso il rafforzamento del pontefice. 
«What doth the Pope when he hath gained this high point? Seeketh he 
not for something more?»36. La ricerca si concludeva, secondo Wotton, 
con la pretesa di avere tre vescovi tra i sette grandi elettori dell’impera-
tore. E malgrado la resistenza opposta alla crescente ingerenza papale da 
parte di Federico II, Federico III ed Enrico IV, nulla era valso a contra-
starne l’ascesa. «They proceed further, and desire more […] All Priests 
and Ecclesiastical persons must be exempt from all charges, subsidies, 
and impositions. No man must be so bold as to meddle with their 
Rents, with their Revenues»37.

Le idee sostenute qui da Wotton si rivelano particolarmente vicine a 
quelle di Paolo Sarpi e del cappellano dell’ambasciata inglese a Venezia, 
William Bedell: recentemente Eloise Davies38 ha messo a confronto le 
posizioni del servita e del “ministro” calvinista circa la “corruzione della 
Chiesa” data dal progressivo inserimento nella sfera del potere temporale, 
evidenziando le forti consonanze tra le idee sostenute dai due religiosi39. 

35  Ivi, p. 173.
36  Ivi, p. 174.
37  Ibid.
38  E. Davies, Reformed but not converted: Paolo Sarpi, the English mission in Venice and 

conceptions of religious change, «Historical Research», 95 (2022), fasc. 269, pp. 334-347; E. 
Davies, Sarpi, Micanzio and Bedell. A New Source for the Anglo-Venetian Encounter at Santa 
Maria dei Servi (1606-1611), in La chiesa di Santa Maria dei Servi e la comunità veneziana 
dei Servi di Maria (secoli XIV-XIX), a cura di E. Baseggio-T. Franco-L. Molà, Roma 2023, 
pp. 349-363. A proposito delle convergenze anglo-venete di fondamentale importanza sono 
quelle messe in evidenza da Chiara Petrolini tra Paolo Sarpi e il re d’Inghilterra Giacomo I e 
VI Stuart: C. Petrolini, «Una guerra di parole non meno travagliosa che una guerra d’acciaio». 
Paolo Sarpi, Della potestà de’ prencipi e la Disputa anglicana, «Dimensioni e problemi della 
ricerca storica», 2023, 2, pp. 149-177.

39  Ivi, pp. 338-340.



37rapporti anglo-veneti all’inizio del seicento

Attraverso l’analisi delle Aggiunte sarpiane alla traduzione della Relation 
of the State of Religion di Edward Sandys e del trattato View of Religion 
di Bedell, realizzato appena tornato da Venezia nel 1610, emerge una 
comune visione della materia, che si dipana come un processo storico 
(anche se la cronologia risulta leggermente differente tra le due ricostru-
zioni), durante il quale il pontefice ha assunto sempre più potere nei 
confronti degli imperatori. Come si è osservato, la vicinanza con il testo 
di Wotton (e con le idee del circolo al quale apparteneva) risulta evi-
dente: Sarpi, scrive Davies, pone l’accento sulle azioni di Gregorio VII 
nei confronti dell’imperatore Enrico IV40; Wotton a sua volta lo ricorda 
come uno dei più violenti attacchi della Chiesa di Roma a discapito 
di uno dei pochi rappresentanti del potere temporale che vi si erano 
opposti41. Bedell, come l’ambasciatore inglese, fissava l’inizio della sua 
ricostruzione con l’assunzione del titolo di “vescovo universale” da par-
te di papa Bonifacio III e prende nota «of the papal offensives against 
the Holy Roman Empire»42.

La consonanza di posizioni tra Wotton e Sarpi (oltre che Bedell) in 
merito al conflitto giurisdizionale tra potere secolare e potere spirituale 
consente di stabilire un fermo punto di partenza per provare a ricostru-
ire la rete di conoscenze dell’ambasciatore inglese.

La domanda da porsi è quindi: quali potevano essere i possibili inter-
locutori a Venezia? Quel che sappiamo per certo è che le relazioni tenute 
da Wotton a Venezia con esponenti di spicco della Repubblica non si 
limitano ai contesti ufficiali e pubblici. La pratica della frequentazione 
dei ministri esteri da parte di esponenti del patriziato era vietata da parti 
approvate dal Senato e poi ribadite negli anni dal Consiglio dei Dieci, la 
cui effettiva applicazione era controllata dai tre Inquisitori di Stato. Nel 
primo ventennio del Seicento due sono i casi celebri di patrizi giudicati 
colpevoli di aver rivelato segreti di Stato ad ambasciatori esteri (sempre 
agli spagnoli, per la verità): Angelo Badoer e Antonio Foscarini. Sulla 
veridicità delle accuse rivolte ai due vi sono importanti differenze, e la 
stessa Repubblica in una delle due occasioni parve ricredersi43. Wot-

40  Davies, Reformed but not converted, p. 339.
41  Wotton et alii, The State of Christendom, p. 177.
42  Davies, Reformed but not converted, p. 340.
43  Il 20 aprile 1622 Antonio Foscarini, dopo essere stato strangolato in carcere, venne 

appeso per i piedi sotto le procuratie di piazza San Marco, come monito nei confronti di tutti 
gli altri patrizi. Qualche tempo più tardi (16 gennaio 1623), tuttavia, la revisione del pro-
cesso portò ad una rivalutazione del caso: Foscarini, ritenuto innocente, venne quindi fatto 
riesumare e sepolto con tutti gli onori nell’arca di famiglia presso la chiesa di Santa Maria 



38 marco zanella

ton dovette seguire vie particolarmente intricate per perseguire i suoi 
obiettivi senza “dare scandalo” nel suo soggiorno a Venezia «come vero 
figliuolo di Sua Serenità», come spesso era solito dichiarare in Collegio 
durante le sue udienze. Le notizie in merito, anche se non possono sem-
pre essere ritenute veritiere, lo videro protagonista di incontri alla bot-
tega dei Cecchinelli44 (o Cecchini, Secchini o Zecchinelli), frequentata 
da fra Paolo Sarpi, fra Fulgenzio Micanzio, fra Giovanni Marsilio e vari 
patrizi. Filippo De Vivo osserva che in effetti non è possibile «assegna-
re un valore esclusivamente politico o religioso a tali incontri»45, dato 
che erano luoghi di scambio di notizie provenienti da tutto il mondo, 
commerciali o pure curiosità. Tuttavia la presenza, nel medesimo luogo 
e nel medesimo tempo, di persone in un certo modo ideologicamente 
affini permette di pensare a qualche cosa in più di un passatempo. Nella 
residenza dell’ambasciatore poi si tenevano “lezioni di politica” parti-
colarmente frequentate dai veneziani, almeno secondo le dichiarazioni 
del nunzio papale a Venezia, sempre negate dall’inglese e dal doge, che 
una volta ebbe a dire, per rispondere alle accuse che vedevano veneziani 
frequentare l’ambasciata inglese, «potria anco essere, che se vi pratica al-
cuno, non sia per sentir predicatori, né altri ministri di quella setta, ma 
per conferire cose di studij et di lettere, essendo il signor ambasciatore 
persona letterata»46.

Bisogna riflettere inoltre sul ruolo di vari mediatori47, che fu certa-
mente rilevante: sappiamo di come Wotton e il gesuita Antonio Pos-
sevino entrarono in contatto poco tempo dopo l’arrivo dell’inglese a 
Venezia: grazie a un avvocato, forse individuabile con un Finetti48; e 
poi uno stuolo di medici, nobili di terraferma e autentici banditi. Sen-
za escludere i dipendenti più o meno ufficiali dell’ambasciata inglese, 

Gloriosa dei Frari e un busto con iscrizione posto nella chiesa di San Stae. Il caso che portò 
all’arresto e alla condanna capitale, sebbene non del tutto inventato, certamente ebbe ragioni 
politiche alla base.

44  Alvise e Bernardo, fratelli merciai di origine olandese; possedevano una bottega all’in-
segna della Nave d’oro.

45  De Vivo, Patrizi, informatori, barbieri, p. 222.
46  ASVe, Collegio, Esposizioni Roma, fz. 12, c. 623r. Esposizione del nunzio Berlinghiero 

Gessi del 28.03.1608.
47  Si veda ad es. il recente articolo di S. Villani, Wotton e l’Italia: alcune note sulle dediche 

ad Henry Wotton di ‘Fonti Toscane’ di Orazio Lombardelli e di ‘Morte Innamorata’ di Fabio 
Glissenti, «Bruniana & Campanelliana», XXIX (2023), fasc. 1, pp. 69-87. Villani nota, giu-
stamente, come le ragioni della dedica di Glissenti dovessero seguire logiche di patronage e di 
carattere politico-ideologico.

48  G. Soranzo, Il padre Antonio Possevino e l’ambasciatore inglese a Venezia (1604-1605), 
«Aevum», 7 (1933), fasc. 4 pp. 395-396.



39rapporti anglo-veneti all’inizio del seicento

come il segretario Gregorio de Monti, Giacomo Castelvetro o Giovanni 
Francesco Biondi.

Qualunque di questi canali sia stato percorso è certo che Wotton, 
forse volendo vedere anche quel che in effetti non stava accadendo, ab-
bia costruito un’immagine di Venezia, se non largamente pronta alla 
conversione al calvinismo, quantomeno con una forte volontà di oppor-
si alle ingerenze pontificie e di affermare l’indipendenza del proprio po-
tere temporale. Tutto questo gli dovette derivare dai discorsi che poteva 
sentire, o che gli venivano riportati; dai libri o libelli che circolavano, 
manoscritti o a stampa; dall’osservazione della città durante, e dopo, 
l’Interdetto; dalla segreta frequentazione di patrizi che lo ritenevano un 
interlocutore fondamentale per poter condurre al meglio la loro batta-
glia politica all’interno del Senato.

Wotton fece arrivare a Londra nel 1607 un manifesto, nel quale tra 
le altre cose riportava che: 

The Senate doth permit this Doctrine to be preached, to take away the errors 
of the people, and to put downe the Authoritie of the Ecclesiastiques, Who 
are gone out of the Way of Religion and reason, and doe command Princes as 
their pages and slaves. This Doctrine is thought wil hinder the peace. If this 
seed be fallen in good ground the fruite will appeare: God of his grace make 
us worthy of his mercy49.

Il 9 maggio 1607 l’ambasciatore veneziano Zorzi Giustinian avvisò 
il doge e il Senato che era apparsa a Londra una «certa stampa sotto ti-
tolo d’avvisi venuti da Venetia […] che conteneva cosa contraria alla ve-
rità». Si attivò immediatamente e chiese al re Giacomo I e VI Stuart che 
fosse sospesa la pubblicazione e la diffusione del manifesto, che fossero 
bruciate le copie distribuite e «che il stampatore venisse severamente 
castigato come meritava l’inventore d’una tal impostura»50.

In effetti il manifesto si estendeva un po’ troppo sulle possibili con-
cessioni del Senato in termini religiosi51, e Giustinian lo fece notare 

49  News from Venice. An Exctract of certaine Poyntes and Articles of Religion, which now 
are publiquely taught and maintained in the Citie and State of Venice, against the Doctrine of 
the Church of Rome. Sent over from Venice into England by way of true and certaine intelligence, 
and reported unto the Kinges Majestie, Londra, Francis Burton, 1607. ASVe, Senato, Dispacci, 
Dispacci degli ambasciatori e residenti, Inghilterra, fz. 6, c. 56.

50  ASVe, Senato, Dispacci degli ambasciatori e residenti, Inghilterra, fz. 6, c. 57r.
51  Curiosa la corrispondenza con ciò che fra Fulgenzio Manfredi dichiara nella sua depo-

sizione romana circa la dottrina che si predicava a Venezia durante l’Interdetto.



40 marco zanella

prontamente al Re, ricordando che la contesa con il papa Paolo V si 
riferiva solamente a «cose mere temporali»52. Ma tralasciando questo 
ambito, è evidente come invece una larga parte del patriziato veneziano 
fosse favorevole, con varie sfumature, a diminuire l’autorità pontificia, 
un atteggiamento sul quale Wotton volle far leva per dare seguito ai 
suoi progetti politici e, strumentalmente, religiosi.

Non va infatti ignorato che il frate francescano Fulgenzio Manfredi 
in una sua deposizione fornita al Santo Uffizio nel 1608, oltre a ricor-
dare il tipo di «dottrina che si disseminava nel tempo dell’interdetto», 
ponesse l’accento sul fatto che le prediche che si sentivano a Venezia era-
no tutte tese a sminuire l’autorità papale, dicendo che «la chiesa santa 
cattolica è in tutto il mondo una, sotto un solo capo, Christo, il quale 
non regnò, né volle regnassero i suoi in questo mondo […]. Et uno de’ 
principali che massimamente lo fa […] è prete Giovanni Marsilio che 
[…] particolarmente insegna non essere tanta, quanta se n’ha usurpata 
ed usurpa il papa di Roma, la potestà sua; né haver egli auttorità sopra 
prencipi, né iurisditioni temporali»53. E se è necessario porre una certa 
attenzione circa l’apparato dottrinale, che comunque non trovava certo 
muri invalicabili, è evidente che questa fosse la posizione assunta dal-
la componente del patriziato veneziano che controllava il Collegio, il 
Senato o il Consiglio dei Dieci, in quegli anni formati in larga parte 
da rappresentanti del gruppo dei “giovani”, vicini, chi più chi meno54, 
al doge o al frate servita Paolo Sarpi. Gruppo maggioritario sì, ma 
mai assolutamente egemone: non era possibile ignorare la presenza dei 
“vecchi”55, che in vari ambiti conservavano ancora una certa influenza 
e costringevano, sia per ragioni di tenuta del sistema di governo sia 
per mere questioni numeriche, a scendere in varie occasioni a più miti 
consigli. Tuttavia, che la politica della Repubblica fosse dominata dal 
gruppo avverso alla Santa Sede è confermato sia dalle parole del nunzio 

52  ASVe, Senato, Dispacci degli ambasciatori e residenti, Inghilterra, fz. 6, c. 57r.
53  ASVat, Fondo Borghese, II, 48, cc. 179r-180v.
54  Cozzi, Il doge Nicolò Contarini, pp. 15-44; in queste pagine Cozzi evidenzia come il 

gruppo dei “giovani” fosse particolarmente eterogeneo e lontano dal costituire un monolite 
politico. Si veda inoltre S. Andretta, Giovani and vecchi: The Factionary Spirit in 16th and 
17th Centuries Patrician Venice between Myth and Reality, in A Europe of Courts, a Europe of 
Factions. Political groups at early modern centers of power (1550-1700), a cura di R. González 
Cuerva-A. Koller, Leiden-Boston 2017, pp. 176-196.

55  Anche in questo caso va sottolineato come il cosiddetto gruppo dei “vecchi” non vada 
inteso come unitario e unanime: Cozzi, Il doge Nicolò Contarini, pp. 15-44; ma, scendendo 
più nello specifico, non deve eccessivamente sorprendere il fatto che alcuni di questi potessero 
avere sentimenti anti-spagnoli.



41rapporti anglo-veneti all’inizio del seicento

Berlinghiero Gessi che da quelle di Sarpi. Entrambi infatti notavano 
come si dovesse osservare la composizione del Collegio per introdurre 
qualsivoglia argomento. Il nunzio, ad esempio, nel 1607 scrisse al car-
dinal Scipione Borghese, nipote di papa Paolo V e segretario di Stato, 
che «ci è speranza […] ch’entrino soggetti migliori. Nondimeno la vera 
speranza è quando muoia il doge, et muoiano, o cadino di autorità sei o 
sette che alla scoperta oppugnano la santa chiesa […] altrimenti non si 
può sperare cosa buona»56. E a Wotton, vedendo i massimi organi della 
Serenissima così compattamente schierati contro la Santa Sede, dovette 
sembrare naturale l’inclinazione dell’intera Repubblica.

Le posizioni tenute durante il contenzioso giurisdizionale dai patrizi 
al vertice della Repubblica – il doge Leonardo Donà57, il futuro doge 
Nicolò Contarini58, il senatore Antonio Querini, autore del popolaris-
simo59 Aviso delle ragioni della Serenissima Repubblica di Venetia intorno 
alle difficoltà che le sono promosse dalla Santità del Papa Paolo V60 – sono 
assai note. Non conosciamo invece le opinioni di tutti i principali patri-
zi del periodo, sebbene sia possibile ricostruirne, attraverso la biografia o 
i giudizi pervenutici su di essi, gli orientamenti politici e religiosi, specie 
di alcuni descritti come strenuamente avversi alla Sede Apostolica: Se-
bastiano Venier, Agostino Nani e Leonardo Mocenigo.

56  ASVat, Fondo Borghese, II, 66, fz. 443; riportato in Pietro Savio, Per l’epistolario di 
Paolo Sarpi, «Aevum», 10 (1936), fasc. 1 p. 48.

57  Oltre alle varie affermazioni del doge durante le udienze con gli ambasciatori stranieri, 
i manoscritti conservati presso la Biblioteca del Civico Museo Correr di Venezia e l’archivio 
Donà dalle Rose presso il palazzo Donà alle Fondamenta Nuove di Venezia, si veda F. Seneca, 
Il doge Leonardo Donà. La sua vita e la sua preparazione politica prima del dogado, Padova 1959.

58  Cozzi, Il doge Nicolò Contarini, pp. 3-158.
59  A. Querini, Aviso delle ragioni della Serenissima Repubblica di Venezia intorno alle 

difficoltà promosse dalla Santità di papa Paolo V […], In Venetia, appresso Evangelista Deuchi-
no, 1606. Moltissimi patrizi lo possedevano. Nel 1608 fu proprio il motivo di una possibile 
riapertura delle contese tra la Repubblica e la Sede Apostolica, in quanto era stata disposta 
dal nunzio Gessi la non assoluzione di coloro i quali avessero voluto possedere i libri (segna-
tamente la causa scatenante fu proprio relativa al possesso dell’Aviso di Antonio Querini) in 
favore della Serenissima contro il papa Paolo V.

60  Successivamente il Querini dovette ricredersi e nel 1607 diede alle stampe Historia 
dell’escomunica fulminata da Paolo Quinto pontefice contro la Repubblica di Venetia l’anno 
1606. Mai perdonato dalla Sede Apostolica e dal nunzio Berlinghiero Gessi che, quando 
morì, scrisse al cardinal Borghese: «Era di anni 53 et molto robusto et regolato nel vivere, si 
che la sua morte è parsa cosa di meraviglia et giudizio del Signore Iddio. […] ne resterò di 
dire che in Pregadi era stato eletto esso Querino per un delli tre nobili assistenti del S. Uffitio, 
il che saria stato di pregiudizio et vergogna per haver scritto contro la Chiesa: ma Dio ha 
provveduto»: BMCVe, Ms. Cicogna 2356, lettera al cardinal Scipione Borghese 08.02.1607(= 
1608).



42 marco zanella

Un manoscritto inedito61 offre l’opportunità di approfondire la co-
noscenza di uno di essi, che scrisse in favore della Repubblica e ricoprì 
un ruolo di primo piano durante la contesa dell’Interdetto e negli anni 
successivi, impegnandosi nella strenua difesa della Repubblica e della 
sua “libertà”. Appartenne alla strettissima cerchia di intimi frequenta-
tori di Paolo Sarpi, con il quale scambiava idee e condivideva la cono-
scenza di pensatori protestanti francesi; inoltre, come verrà mostrato in 
seguito, ebbe stretti rapporti con Henry Wotton e Dudley Carleton: si 
tratta di Gregorio Barbarigo.

2.  Gregorio Barbarigo e la questione giurisdizionale

Gregorio Barbarigo62 nacque a Venezia il 27 marzo del 1579, figlio 
di Zuan Francesco Barbarigo e Betta Michiel63, membro di una del-
le più ricche famiglie del patriziato della Serenissima. Nel 1598 sposò 
Elena Lippomano di Zuan Francesco con la quale ebbe cinque figli: 
Antonio, Angelo, Zuan Francesco, Vincenzo e Piero64. Fisicamente, nel 
1608 veniva descritto «di capo riccio, bigio»65.

Della sua formazione non è possibile ricostruire un granché, anche 
se è ipotizzabile una buona propensione per lo studio del diritto. Fre-
quentò il famoso e vivace ambiente del “ridotto Morosini”66, e fu un 

61  BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, 1: il manoscritto è inedito, ma ne segnala l’esistenza 
De Vivo, Patrizi, informatori, barbieri, pp. 89-90. Nella stessa filza sono conservate altre 
scritture di nobili: sono presenti due manoscritti rilegati ad opera di Francesco Molin fu 
Antonio e un fascicolo di «vari discorsi in materia delle controversie tra il Papa e la Repub-
blica Veneta». Un altro manoscritto inedito, che offrirebbe l’opportunità di approfondire le 
posizioni del suo autore, Alvise Venier, è la Scritura di messer Alvise Venier per la fabrica delle 
Chiese in ASVe, Miscellanea atti diversi manoscritti, b. 74.

62  Per le linee generali della biografia ho seguito B. Ulianich, Gregorio Barbarigo, in 
Dizionario biografico degli italiani, 6, Roma 1964, pp. 69-72. Ulianich lamentava, nel 1964, 
la mancanza di un lavoro dedicato alla figura di Gregorio Barbarigo, che, in effetti, ancora 
non c’è. Si veda inoltre G. Gullino, Con Marta e con Maria: economia e religiosità dei Bar-
barigo a Santa Maria Zobenigo, in Gregorio Barbarigo patrizio veneto, vescovo e cardinale nella 
tarda Controriforma (1625-1697), a cura di L. Billanovich-P. Gios, Padova 1999, pp. 53-74. 
Il Gregorio Barbarigo di cui si parla in queste pagine è omonimo, e nonno, di san Gregorio 
Barbarigo, figlio di Zuan Francesco.

63  ASVe, Miscellanea di storia veneta: M. Barbaro, Arbori de’ patritii veneti, I, p. 173.
64  Ibid.
65  Savio, Per l’epistolario di Paolo Sarpi, p. 35.
66  G. Cozzi, Scoperta dell’anabattismo: lo stupore ammirato di Gregorio Barbarigo amba-

sciatore veneto, «Studi veneziani», XXXVIII (1999), p. 56.



43rapporti anglo-veneti all’inizio del seicento

brillante esponente della corrente patrizia dei “giovani”67. Ebbe una car-
riera politica folgorante: ammesso al Maggior Consiglio nel dicembre 
del 160368, già a giugno del 1604 fu eletto savio agli ordini69 e riconfer-
mato nel giugno dell’anno successivo70. Per comprendere l’importan-
za della carica, è necessario ricordare che il savio agli ordini, pur non 
avendo precisi compiti da svolgere, era membro effettivo del Collegio, e 
poteva essere scelto anche tra i non appartenenti al Senato, oltre ad aver 
garantita la possibilità di essere eletto a cariche dedicate ai senatori una 
volta conclusosi il saviato. Il ruolo che ricopriva era quindi di grande 
responsabilità e prestigio, e rappresentava a tutti gli effetti una «palestra 
per avviare i giovani patrizi al governo della cosa pubblica»71. Dopo il 
primo saviato agli ordini – di durata semestrale – venne rieletto tra il lu-
glio e il dicembre 1606 alla stessa carica72 durante il periodo di massima 
tensione della contesa dell’Interdetto. Tra i due incarichi nel Maggior 
Consiglio venne candidato per due volte come officiale alle Cazude73: 
ufficio amministrativo economico di buon rilievo che consentiva, tra 
l’altro, agli eletti di prendere parte alle sedute del Senato. Nel gennaio 
del 1606 venne candidato come bailo a Corfù, senza ottenere l’elezione.

Suo mentore e maestro fu Paolo Sarpi74, che ne ebbe sempre grande 
stima e spesso si affidò a lui per ottenere informazioni sia a Venezia sia 
all’estero. Sarpi scrisse di Barbarigo a Jérôme Groslot de l’Isle, descri-
vendolo come «prudentissimo nel maneggio degli affari suoi, alieni e 

67  La maggioranza del Senato in quel momento doveva essere composta da patrizi vicini, 
o quantomeno non contrari, alle posizioni del di lì a poco doge Leonardo Donà, capofila dei 
“giovani”, gruppo di patrizi particolarmente determinati a resistere alle ingerenze pontificie e 
a restituire alla Repubblica di Venezia il rispetto che meritava nello scacchiere internazionale, 
anche a costo di opporsi al regno di Spagna o agli Asburgo d’Austria.

68  ASVe, Miscellanea ‹‹consegietti››, b. 6, fz. “1603”, cc. non numerate, consiglio del 
04.12.1603.

69  ASVe, Senato, Deliberationi, Secreti, reg. 96, c. 73v.
70  ASVe, Segretario alle voci, elezioni in Senato, reg. 7, cc. 21v-22r.
71  Andrea Da Mosto, Archivio di Stato di Venezia. Indice generale, storico, descrittivo ed 

analitico, I, Roma, 1937, pp. 22-23.
72  ASVe, Segretario alle voci, elezioni in Senato, reg. 7, cc. 21v-22r
73  ASVe, Miscellanea ‹‹consegietti››, b. 4, fz. “1605” c. 40r, consiglio del 27.11.1605: non 

venne eletto per 30 voti; c. 64r, consiglio del 26.02.1605 (= 1606): non venne eletto per 58 
voti.

74  Si veda il recente articolo di V. Frajese, La «cabala» e la «scoletta»: ipotesi sulla diffu-
sione del pensiero privato di Paolo Sarpi, «Bruniana & Campanelliana», XXIX (2023), fasc. 1 
pp. 39-48; circa la “scoletta” sarpiana, a me pare che qui sia possibile individuare uno dei suoi 
più importanti componenti: Barbarigo fu certamente uno dei più stretti “amici” di Sarpi e, 
evidentemente, poteva consultare tutti i documenti da lui posseduti o prodotti.



44 marco zanella

pubblici, ma insieme sincero real amico, di piacevolissima natura»75 e 
come di un patrizio di cui non era possibile trovare «persona che l’a-
vanzasse di bontà e prudenza»76. Sebbene evidentemente esagerate, e 
in parte stereotipate, queste affermazioni ci consentono di avere una 
più precisa impressione della figura di questo nobile veneziano. Il padre 
servita ebbe grande fiducia in lui, tanto da affidargli il compito di tra-
mite per i suoi scambi epistolari con i francesi, calvinisti e non, dopo 
l’elezione di Antonio Foscarini, strettissimo corrispondente di Sarpi, 
ad ambasciatore d’Inghilterra nel 1610 dopo la lunga esperienza diplo-
matica in Francia77. Non solo ritenuto un uomo di «compita realtà e 
ingenuità»78, ma persona veramente cara che spesso poteva ritrovarsi 
con Sarpi a discutere, uno dei pochi a poter interrompere le sue lunghe 
giornate di studio e solitudine. Ne parla lo stesso servita, ad esempio, 
nel 1612, quando scriveva che con lui «teniremo qualche volta ragiona-
mento […] con il padre Fulgenzio ed il signor [Domenico] Molino»79.

Barbarigo, secondo la testimonianza del frate francescano Fulgen-
zio Manfredi, fu tra coloro che si avvicinarono fortemente alle istanze 
calviniste: lo indicò come uno dei lettori di libri proibiti dall’Indice, tra 
i quali l’Institutio christianae religionis di Calvino, l’Apologia ecclesiae 
anglicanae di John Jewell e l’Apologia pro iuramento fidelitatis80 di Gia-
como I e VI Stuart. Questi, se prestiamo completa fede al francescano, 
venivano diffusi dall’ambasciatore inglese a Venezia, Henry Wotton, 
attraverso «rispondenti, servitori et ministri»81. La testimonianza di Ful-
genzio Manfredi è piuttosto problematica: egli, uno dei teologi a favore 
della Repubblica (sebbene da essa non stipendiato) durante la contesa 
dell’Interdetto82, venne convinto a trasferirsi a Roma, ad abiurare e a 
denunciare i “male affetti” alla Santa Sede presenti a Venezia. In questa 

75  P. Sarpi, Lettere ai protestanti, a cura di M.D. Busnelli, Bari 1931, p. 129.
76  Ivi, p. 138.
77  Ivi, pp. 123, 127, 162.
78  Ivi, p. 223.
79  Ivi, p. 227. Ma in tutto il periodo successivo risulta, almeno stando alle lettere di Paolo 

Sarpi al Groslot De L’Isle, che il gruppo formato dallo stesso Sarpi, Fulgenzio Micanzio e 
Domenico Molin tenesse frequentissimi incontri. Si veda per questo, ad es., ivi, pp. 261, 265, 
267.

80  In questo caso non penso si possa essere certi che Fulgenzio Manfredi abbia raccontato 
la verità: per quanto l’edizione riportata nella deposizione del francescano sia quella del 1607, 
quindi compatibile con la presenza di Gregorio Barbarigo a Venezia, Henry Wotton presentò 
il libro di re Giacomo in Collegio soltanto nel 1609.

81  ASVat, Fondo Borghese, II, 48, f. 168 in Savio, Per l’epistolario di Paolo Sarpi, pp. 29-
34.

82  G. Benzoni, I teologi minori dell’Interdetto, «Archivio veneto», s. V, 91 (1970), pp. 



45rapporti anglo-veneti all’inizio del seicento

occasione Paolo Sarpi lo definì «pazzo»83 e non lo considerò una grande 
perdita per la Repubblica84 (ma poco tempo prima ne parlava come di 
un «illuminato» al von Dohna)85; lo stesso nunzio del pontefice a Vene-
zia ne aveva una bassa opinione. Egli varie volte non trovò corrispon-
denza tra quanto sapeva accadere a Venezia e quanto veniva riportato da 
Manfredi86. Al netto di qualche esagerazione, sia nell’elenco dei fruitori 
delle opere diffuse da Wotton, sia nei titoli distribuiti, non è immagina-
bile abbia mentito del tutto. Il frate aveva ottime conoscenze a Venezia, 
ed era infatti intimo dell’ambasciata inglese: tramite Paolo Sarpi era en-
trato in confidenza con Wotton e, dal 1607, con il cappellano calvinista 
William Bedell, che lo riteneva «l’interlocutore che cercava a Venezia»87, 
oltre che con Giacomo Castelvetro con il quale condivise varie letture.88

Nel 1608 Barbarigo venne nominato ambasciatore ordinario alla 
corte di Carlo Emanuele I di Savoia89 a Torino in sostituzione di Piero 
Contarini, «uomo da poco»90, sicuramente avverso al gruppo dei “gio-
vani” che in quel momento avevano il controllo sulla politica della Re-
pubblica, almeno secondo Sarpi. Venne accolto il 23 novembre 1608 
con grandi onori e particolari segni di amicizia. Missione diplomatica 
non facile, la sua: il primo periodo, che potrebbe considerarsi di appren-
distato essendo stata questa la sua prima ambasceria, non soddisfece 
pienamente il gruppo di patrizi al quale apparteneva, e nemmeno Sar-

31-108, segnatamente, per quanto riguarda la figura di Fulgenzio Manfredi, si vedano le pp. 
67-78.

83  Sarpi, Lettere ai protestanti, p. 44: lettera al Groslot De L’Isle dell’11.11.1608.
84  P. Savio, Per l’epistolario di Paolo Sarpi (continuazione): IV. Lettere di P. Sarpi ad A. 

Foscarini, «Aevum», 11 (1937), fasc. 1-2, p. 39.
85  Benzoni, I teologi minori dell’Interdetto, p. 70.
86  Si veda ad es. Savio, Per l’epistolario di Paolo Sarpi, p. 22.
87  C. Petrolini, «Un salvacondotto e un incendio». La morte di Fulgenzio Manfredi in una 

relazione del 1610, «Bruniana & Campanelliana», XVIII (2012), fasc. 1, p. 165.
88  Ibid.
89  ASVe, Miscellanea ‹‹consegietti››, b. 4, fz. “1608”, c. 12v: consiglio del 26.04.1608. Ma 

ne dà notizia anche Paolo Sarpi in una sua lettera ad Antonio Foscarini, nella quale riferisce 
come «Barbarigo sia stato eletto con la differenza di 42 ballotte» e che questo fosse un evento 
che riparava la parziale delusione dell’esclusione di Nicolò Contarini dal Collegio: si veda Sa-
vio, Per l’epistolario di Paolo Sarpi (continuazione): IV, p. 28. «Qui l’aver veduto che il signor 
Contarini [Nicolò], due volte tanto prossimo, fu escluso dal collegio, diede molto animo e 
fece parlar alto a certi, che vorrebbono opprimere li buoni; cosa che fece svegliare molti; onde 
successe poi l’elettione del Barberigo a Savoja, di 42 balle»: lettera di Paolo Sarpi ad Antonio 
Foscarini, 13.05.1608. Questa differenza di «42 balle» trova effettivamente riscontro: Pietro 
Grimani, secondo per numero di voti favorevoli, ne ottenne 123 (e 92 contrari), 42 in meno 
di Gregorio Barbarigo: 165 favorevoli e 52 contrari.

90  Sarpi, Lettere ai protestanti, p. 272.



46 marco zanella

pi, che infatti scriveva ad Antonio Foscarini, ambasciatore veneziano a 
Parigi, nel 1609 che, «come che il Barbarigo non è molto diligente, è 
stato tentato di riscaldarlo così da Nicolò Contarini, come anco da altri, 
e fatti officii molto efficaci […] Le darò bene qualche motto, come glie 
ne ho dati molti per lo passato»91, e gli ribadiva, pochi giorni dopo, che 
da una lunga discussione con un «gran senatore vecchio» era emerso 
come «non valeva niente a fatto»92. Boris Ulianich ritiene che i motivi 
di insoddisfazione siano da ricercarsi nella poca attenzione iniziale di 
Barbarigo nei confronti della questione dei rapporti tra il ducato di Sa-
voia e la Sede Apostolica93. Che sia stato per i vigorosi incoraggiamenti, 
o per il consolidamento dei rapporti tra Barbarigo e Jérôme Groslot De 
l’Isle94, nei dispacci più tardi provenienti da Torino Barbarigo pose più 
attenzione a tali materie e l’iniziale scontento scomparve per lasciar spa-

91  Savio, Per l’epistolario di Paolo Sarpi (continuazione): IV, p. 293: lettera ad Antonio 
Foscarini del 14.10.1609.

92  Ivi, p. 297: lettera ad Antonio Foscarini del 16.10.1609.
93  Per ciò che verrà mostrato successivamente mi risulta difficile credere che fosse questa 

la vera causa di insoddisfazione nei confronti di Barbarigo. È invece possibile che, data l’ine-
sperienza, non fosse riuscito a inserire all’interno dei propri dispacci, in maniera convincente, 
una serie di argomenti che avrebbero potuto suscitare dibattito in Senato o che si sarebbero 
potuti utilizzare con forza per dare sostegno alle posizioni dei “giovani”. Va ricordato che la 
contesa dell’Interdetto era da poco terminata e che gli strascichi si stavano protraendo con 
grande intensità. I motivi di tensione con la Sede Apostolica erano all’ordine del giorno, e 
forse era necessario presentare il duca di Savoia come possibile alleato ai senatori che ascolta-
vano la lettura dei dispacci da Torino. In effetti ogni volta che Barbarigo viene indicato come 
«poco diligente» o «da niente», poco prima Sarpi stava scrivendo al Foscarini delle relazioni 
turbolente tra Francia e Savoia, elemento che potrebbe indicare proprio una direzione più 
politica-militare, che una giurisdizionale. Non va inoltre trascurato che motivo di qualche 
difficoltà fu, nel 1609, un particolare resoconto di Barbarigo al Senato circa l’accoglienza 
riservata dal duca di Savoia al «libro del re d’Inghilterra». Il nunzio di Firenze scriveva al car-
dinale Borghese che il Senato «ha havuto hora lettere dall’ambasciatore di Venetia in Turino 
che gli confessa ch’il duca non l’accettò, havendo prima avisato il contrario; da che si cava 
ch’il Senato habbia mandato l’aviso al detto ambasciatore che, scoperto, harà confessato l’er-
rore suo»: ASVat, Fondo Borghese, II, fz. 298, c. 319, 14.09.1609. Un confronto con i dispacci 
inviati da Gregorio Barbarigo al Senato e le deliberazioni di questo consiglio, tuttavia, invita 
a rivedere i termini della questione: da Torino, dopo lunghi incontri con l’ambasciatore di 
Giacomo Stuart, scrive che gli «pare quasi impossibile che questo gli possa succedere, che sua 
Altezza non lo riceva et voglia usare un termine tale et riffiutare una cosa che non sa ancora 
che sia né può darne giudicio non l’havendo ancora veduto»: ASVe, Senato, Dispacci degli am-
basciatori e residenti, Savoia, fz. 31, n. 32 seconda, 02.08.1609, cc. non numerate. Sei giorni 
dopo scriveva al Senato che l’ambasciatore inglese non aveva consegnato il libro al duca di 
Savoia, spiegando i motivi per cui l’ambasciatore non se ne era risentito: ivi, n. 34 seconda, 
08.08.1609, cc. non numerate.

94  Attraverso la mediazione di Paolo Sarpi, che al protestante francese chiese di mettersi 
in contatto con il Barbarigo. I due lo fecero di certo, e, sembra, con gran profitto.



47rapporti anglo-veneti all’inizio del seicento

zio ad un generale giudizio positivo sull’operato dell’ambasciatore. Nel 
1610, mentre ancora svolgeva la sua ambasciata, dopo essere stato tra 
i candidati a diventare ambasciatore in Inghilterra95, veniva eletto dal 
Senato savio di Terraferma, con la concessione di riservare «il luoco»96, 
che infatti egli prese appena tornato in patria. Nel 1612, il 21 aprile, 
si congedò dal duca di Savoia ottenendo da lui ampi riconoscimenti e 
così tornò a Venezia. Nell’anno che trascorse tra il suo ritorno presso 
la Dominante e la sua ripartenza, oltre a essere savio di Terraferma e 
quindi membro del Collegio dal settembre 1612 al marzo 161397, venne 
accostato alle tre sedi diplomatiche più importanti d’Europa: Spagna, 
Francia e Gran Bretagna. Egli, prima di essere candidato all’ambasciata 
in Spagna, fece in modo di dissuadere i suoi elettori e di convincere 
il gruppo di “amici”98 a non proporlo per tale incarico99. A Barbarigo 
erano quindi aperte le porte verso Francia o Gran Bretagna, con gran 
piacere di Sarpi: se in un primo momento sembrò essere scelto per l’am-
basciata a Parigi100, venne poi eletto a recarsi alla corte di Londra il 13 
maggio 1613101.

Dal momento in cui venne ufficialmente eletto ambasciatore in In-
ghilterra, Barbarigo poté avere sempre maggiori, e più stretti, contatti 
con gli inglesi presenti a Venezia. Trascorse molto tempo con l’amba-

95  ASVe, Miscellanea ‹‹consegietti››, b. 5, fz. “1610”, c. 23v. Durante questo “consiglio”, 
03.07.1610, viene eletto Antonio Foscarini con 141 voti favorevoli e 39 contrari; Barbarigo ne 
ottiene 87 a favore e 97 contrari.

96  ASVe, Segretario alle voci, elezioni in Senato, reg. 8, c. 18v: 29 settembre 1610.
97  Ivi, c. 19v-20r.
98  Sarpi usa più volte il termine «amici», intendendo vari membri del gruppo di patrizi 

a lui vicino. Non è possibile definire con certezza il grado di effettiva amicizia che tra essi 
intercorreva; tuttavia va sottolineato come, se non tra tutti almeno tra una buona parte di 
essi, esistesse un legame anche di affetto, oltre che di comunità di convinzioni ideologiche e 
di intenti politici.

99  Sarpi, Lettere ai protestanti, pp. 231-233: «Barbarigo è tornato e si risolve di non voler 
Spagna» (lettera di Paolo Sarpi a Jérôme Groslot De l’Isle, 22.05.1612); «li amici di Barbarigo 
risolvono che un altro vada in Spagna» (lettera di Paolo Sarpi a Jérôme Groslot De l’Isle, 
05.06.1612). Una conferma ulteriore viene fornita dal resoconto dello scrutinio per l’elezio-
ne dell’ambasciatore veneziano in Spagna del 26 luglio 1612: gli unici candidati sono Piero 
Contarini e Francesco Morosini, che venne poi eletto: ASVe, Miscellanea ‹‹consegietti››, b. 6, 
fz. “1612”, carte non numerate, “elezioni in Pregadi” del 26.07.1612.

100  In effetti, nello scrutinio del 26 marzo 1613 ottiene un buon numero di voti, 137, a 
poca distanza da Piero Contarini che ne ottiene 155 e viene eletto ambasciatore in Francia: 
ASVe, Miscellanea ‹‹consegietti››, b. 6, fz. “1613”, carte non numerate, “elezioni in Pregadi” 
del 26.03.1613.

101  ASVe, Miscellanea ‹‹consegietti››, b. 6, fz. “1613”, carte non numerate, “elezioni in Pre-
gadi” del 13.05.1613. Venne eletto con 177 voti favorevoli.



48 marco zanella

sciatore Dudley Carleton, e lo ospitò presso la sua residenza a Santa 
Sofia, sul Canal Grande, per assistere alla «regatta» in occasione della 
festa del Redentore102; in questa occasione ebbe modo di discutere con 
il diplomatico inglese lungamente di politica, delle condizioni in cui 
versava l’Italia, della situazione in Europa e «della giusta stima e il do-
vuto amore» del re di Gran Bretagna per la Repubblica di Venezia103. In 
quel momento, oltre a Carleton, si trovavano a Venezia anche il conte di 
Arundel, Thomas Howard, con la moglie, Alethea Talbot, che vennero 
accompagnati e intrattenuti da Barbarigo con grande successo e soddi-
sfazione dei nobili inglesi104.

Partì quindi a fine settembre del 1613 con la commissione di fermar-
si, durante il viaggio, a Zurigo e presso i Grigioni per informarsi circa 
la possibilità di stringere accordi militari. Stabilitosi in un primo tempo 
a Coira105, ricevette l’ordine di trasferirsi a Zurigo, dove si trattenne 
per un anno intero sino alla stipulazione di un trattato con le città di 
Zurigo e Berna il 6 marzo 1615, anche grazie all’aiuto dell’ambasciatore 
inglese a Venezia, Dudley Carleton. L’inglese, spostatosi momentane-
amente a Torino per seguire più da vicino lo sviluppo della guerra tra 
Savoia e ducato di Milano, si impegnò, sfruttando le sue conoscenze nei 
cantoni svizzeri, per contribuire alla conclusione degli accordi sui quali 
Barbarigo stava pazientemente lavorando.

Mosse alla volta dell’Inghilterra per la via di Germania, passando per 
Colonia e per le Provincie Unite, dove venne ospitato con grandi ono-
ri. Partì quindi dal porto di Vlissingen diretto a Gravesend106. Giunto a 
Londra, fu accolto dall’ambasciatore Antonio Foscarini con il quale prese 
parte a due udienze del re. Presentò le sue credenziali e consegnò le lettere 
di presentazione alla famiglia reale: si recò dalla regina Elena e dal duca di 

102  ASVe, Collegio, Esposizioni principi, Filze, fz. 22, c. 235r (15.07.1613).
103  Ivi, cc. 235r-237r (15.07.1613).
104  Ivi, c. 192r (09.09.1613).
105  Qui fu protagonista di un episodio che lo rese famoso nella diplomazia europea: Abra-

ham de Wicquefort (Amsterdam 1598-Celle 1682) ne scriveva nel suo L’ambassadeur et ses 
fonctions, L’Aja 1681. Raccontava delle difficoltà che ebbe a Coira e dei sospetti di «conven-
ticules […] qui pourroient troubler le repos de l’Estat» (pp. 361-363). Si parla anche di qual-
cuno «qui faisoit l’office de trouchement» presso il governo dei Grigioni, e potrebbe trattarsi 
dell’inglese Dudley Carleton. De Wicquefort ne ebbe notizia, con buona probabilità non 
esclusivamente, dalla Legatio Rhetica, Parigi 1620, dell’ambasciatore francese Charles Paschal 
(Cuneo 1547-Abbeville 1625), al tempo rappresentante francese presso quella Repubblica. Ne 
abbiamo notizia in Bibliothèque nationale de France (BNF), manuscrit français 5568, f. 
139 e f. 218, che non ho ancora potuto consultare.

106  ASVe, Senato, Dispacci degli ambasciatori e residenti, Inghilterra, fz. 15, dispacci n. 5, 
6, 12, 19.



49rapporti anglo-veneti all’inizio del seicento

York, Carlo Stuart, futuro re Carlo I. A colloquio con lo Stuart, Gregorio 
Barbarigo non ebbe bisogno di estendersi troppo: il re infatti dichiarò di 
sapere «qual buone dimostrationi» avesse fatto «verso alcuno di loro» e 
che di lui aveva una già avuto una «piena relatione»107. Sicuramente gliene 
aveva parlato con grandi elogi il conte di Arundel, che infatti era presente 
al colloquio. Ma non solo: le discussioni che aveva intrattenuto a Venezia 
con Dudley Carleton vennero riportate, e lo stesso Henry Wotton dovette 
riferire al re l’impressione che aveva suscitato in lui quel patrizio così gio-
vane, ma già così versato sia nel governo, sia nella diplomazia. L’ambascia-
ta durò pochi mesi: Barbarigo arrivò malato in Inghilterra, come lui stes-
so riferiva in un dispaccio del 25 dicembre 1615108; la malattia si aggravò 
durante l’inverno inglese, da tutti i veneziani ritenuto particolarmente 
severo109, e ne provocò la morte il 6 giugno 1616110, dopo una settimana 
costretto a letto, indebolito dalla febbre e da forti dolori al petto.

Durante il suo breve incarico inglese Barbarigo ebbe l’occasione di 
ritrovare vecchie conoscenze: incontrò più volte Henry Wotton, tor-
nato a Londra dopo l’ambasciata nelle Provincie Unite, con il quale 
ebbe modo di scambiare informazioni sia su ciò che stava accadendo in 
Europa sia sulla disposizione di re Giacomo nei confronti della Repub-
blica. In particolare l’ambasciatore tentò di comprendere le reali possi-
bilità di riuscita del progetto di lega difensiva che il re di Gran Bretagna 
aveva già proposto alla Serenissima; attraverso qualche confidenza con 
Barbarigo cercò di avere una migliore cognizione di ciò che pensava-
no i veneziani, ottenendo, ufficialmente, soltanto una risposta elusiva e 
molto formale111. Ebbe poi occasione di ritrovare l’ambasciatore Dudley 
Carleton, appena ritornato dalla missione diplomatica a Venezia; anche 

107  Ivi, n. 31, c. 116 v (13.11.1615).
108  Ivi, n. 41, c. 151r (25.12.1615).
109  È singolare notare come ogni ambasciatore veneziano, nei suoi dispacci, scriva al Se-

nato di quanto fosse rigido l’inverno inglese, mentre nelle relazioni lette al ritorno a Venezia 
il clima dell’isola venga sempre descritto, dalla fine del XVI al XVIII secolo, come caratteriz-
zato da mitezza sia in inverno che in estate. Senza insistere troppo su questo aspetto, si regi-
stra qui la differenza che esiste tra questi due tipi di fonti, ossia dispacci e relazioni. Per una 
introduzione alla, non eludibile, critica delle relazioni come fonte storica si veda F. De Vivo, 
How to Read Venetian “Relazioni”, «Renaissance and Reformation/Renaissance et Réforme», 
34 (2011), fasc. 1-2 pp. 25-59.

110  ASVe, Senato, Dispacci degli ambasciatori e residenti, Inghilterra, fz. 16, n. 27, c. 145r 
(06.06.1616).

111  ASVe, Senato, Dispacci degli ambasciatori e residenti, Inghilterra, fz. 15, n. 60, c. 230v, 
[05.02.1615 (= 1616)]: «Dissi che io non haveva che rispondere alcuna cosa, havendo di già 
il Signor Cavalier Carletton inteso nell’Eccellentissimo Collegio, et il Signor Ambasciator 
Foscarini rifferito a Sua Maestà quello che conveniva».



50 marco zanella

con lui si trattenne più volte, ottenendo affettuose accoglienze e parole 
di stima112. Non soltanto vecchie conoscenze, ma anche nuove e im-
portanti. Nell’aprile del 1616 entrò in contatto con vari nobili inglesi e 
scozzesi, desiderosi di mettersi al servizio della Serenissima in conflitto 
con gli Arciduchi d’Austria nella guerra di Gradisca. Il primo a proporsi 
fu Richard Preston Dingwall, di origini scozzesi, intimo amico di re 
Giacomo Stuart e, in quel periodo, uno dei suoi più fidati consiglieri113. 
Dingwall si presentò a Barbarigo offrendosi di arruolare un alto nu-
mero di soldati inglesi, scozzesi e irlandesi e di volersi recare a Venezia 
il prima possibile per poter servire la Repubblica. Sostenuto dal re114, 
ottenne da Barbarigo una raccomandazione scritta da presentare al go-
verno della Repubblica. Stimolati dall’esempio di Lord Dingwall, altri 
si fecero avanti: prima Lord Willoughby115 («Lord Vilibi»), poco più 
tardi Sir Walter Raleigh116 («Sir Vate Ralo»), appena uscito dalla Torre 
di Londra e infine il conte di Essex117 («Conte di Esses»). Barbarigo, sep-
pure con moderazione e realismo, accolse queste offerte come il segno 
di un enorme affetto degli inglesi nei confronti di Venezia, tanto da 
scrivere al doge e al Senato che «il […] tutto porta qui gran riputatione 
alle cose dell’Eccellenze Vostre»118.

112  ASVe, Senato, Dispacci degli ambasciatori e residenti, Inghilterra, fz. 15, n. 41, c. 151r-v 
(25.12.1615): «mi ha corrisposto egli con quelle più officiose et affettuose parole che potessero 
usarsi, et mi si è dimostrato così sinceramente devoto et obbligato all’Eccellenze Vostre che 
non saprei come esprimerlo sufficientemente».

113  T. Wilkes, Of Neighing Courses and of Trumpets Shrills. A Life of Richard, 1st Lord 
Dingwall and Earl of Desmond (c. 1570-1628), Londra 2012, p. 55.

114  ASVE, Senato, Dispacci degli ambasciatori e residenti, Inghilterra, fz. 16, n. 19, c. 108r 
(06.05.1616).

115  William Willoughby, III barone Willoughby di Parham (1584-1617). Membro del 
parlamento di Londra, negli anni precedenti aveva prestato il suo servizio al re di Danimarca 
(fratello della regina d’Inghilterra) con un contingente di 4000 uomini.

116  Walter Raleigh (1552-1618). Figura di primo piano nell’epoca elisabettiana, è un per-
sonaggio troppo noto per poterne riassumere qui brevemente la biografia. Basti ricordare due 
cose: fu imprigionato nella torre di Londra dal 1603 al 1616 e nel 1617 ricevette il perdono del 
re. Fu anche osservatore e ammiratore della Repubblica di Venezia, che descrisse attentamen-
te nelle sue Maxims of State, riportate nella raccolta postuma Remains of Walter Raleigh, Viz. 
Maxims of State. Advice to His Son: His Sons Advice to His Father. His Sceptick Observations 
Concerning the Causes of the Magnificency and Opulency of Cities, stampato presso la Blue Bible 
di Bedford Street per William Shears Junior, Covent Garden, Londra 1656.

117  Robert Devereux, III conte di Essex (1591-1646). Figlio di Robert Devereux, uno dei 
principali membri della corte elisabettiana. Fu membro del parlamento di Londra e dal 1642, 
con lo scoppio della guerra civile, venne posto a capo delle forze parlamentariste.

118  ASVe, Senato, Dispacci degli ambasciatori e residenti, Inghilterra, fz. 16, n. 19, n. 25, 
c. 135r (28.05.1616).



51rapporti anglo-veneti all’inizio del seicento

Il manoscritto

Dopo aver ricostruito la biografia di Gregorio Barbarigo è possibile 
prendere in considerazione il manoscritto conservato presso la biblio-
teca del Civico Museo Correr di Venezia, all’interno del fondo “Donà 
dalle Rose”. Anzitutto una descrizione fisica dell’oggetto: il manoscrit-
to, cartaceo, è in folio e rilegato in cartoncino; è composto, escluse una 
carta di guardia iniziale, su cui sono presenti due annotazioni autografe 
di Leonardo Donà, e una finale, da 65 carte che portano scrittura e una 
vuota (contrariamente alle 64 indicate dal catalogo del fondo Donà dal-
le Rose)119. Si compone di tre fascicoli: i primi due formati da 20 carte 
e il terzo da 25 (e una vuota). Le carte sono numerate progressivamente 
da 1 a 64 con una carta senza numero dopo la 25 e prima della 26. Ho 
ritenuto di nominarla, durante la trascrizione del testo e per eventuali 
riferimenti, “26bis”. Il testo è disposto ordinatamente su 22 righe in 
una colonna centrale con ampi margini su tutti e quattro i lati; è scritto 
in bella grafia con inchiostro marrone, come pure in inchiostro marro-
ne sono le note ai lati del testo con il riferimento alle “allegazioni”.

Il testo non possiede un titolo ben definito, ma è possibile identi-
ficarlo come Raggioni delle leggi contentiose della Repubblica con Papa 
Paolo Quinto secondo la nota autografa del doge Leonardo Donà, che 
identifica l’autore in Gregorio Barbarigo. La seconda nota autografa di 
Leonardo Donà è scritta sulla carta di guardia iniziale. Si legge: «fu det-
to essersi del Signor Gregorio Barbarigo da messer P. C.o». Per indivi-
duare la persona citata dal Donà è necessario ricercare tra le possibili co-
noscenze comuni del doge e Barbarigo: tra il buon numero di candidati, 
credo che l’attribuzione si debba restringere a due, Pietro Contarini di 
Marco e Pietro Corner. Il primo fu ambasciatore in Savoia, Francia, 
Inghilterra, Spagna e a Roma. Quasi coetaneo di Gregorio Barbarigo 
(nacque infatti nel 1578), fu per due volte savio agli ordini e nel 1605 
venne sostituito proprio da Barbarigo alla sua prima esperienza politica. 
Sebbene poco stimato da Sarpi, che lo riteneva filocuriale data la paren-
tela con il vescovo di Padova Marco Corner, fu profondo ammiratore 
del servita, tanto da difenderlo di fronte al nunzio papale in Francia, e 
non fu affatto tiepido nel sostegno della causa veneziana durante la con-
tesa dell’Interdetto, quando si trovava ambasciatore in Savoia120. Venne 

119  BMCVe, Catalogo Donà dalle Rose, p. 572.
120  D. Raines, Dopo Sarpi: il patriziato veneziano e l’eredità del servita, in Ripensando 

Paolo Sarpi, a cura di C. Pin, Venezia 2006, pp. 576-581.



52 marco zanella

peraltro nominato da Fulgenzio Micanzio nella Vita del padre Paolo 
come uno degli «elevati soggetti» che lo «raccorderanno sempre con 
grande ammiratione»121. Recentemente, inoltre, è emerso che il fratello 
minore Giorgio conservò una copia del testo sarpiano Della potestà de’ 
prencipi, edito nel 2006 da Nina Cannizzaro122. Ebbe infine un ruolo 
chiave nel complesso passaggio a Londra del manoscritto dell’Istoria del 
Concilio tridentino di Paolo Sarpi123. Egli però dalla fine di febbraio non 
si trovava a Venezia, essendo in viaggio verso Torino per iniziare la sua 
ambasciata.

Meno conosciuto è invece Pietro Corner: lo si trova nominato nella 
lista dei lettori dei libri diffusi dall’ambasciatore inglese Henry Wotton. 
Cognome che non ci si aspetterebbe di trovare, vista la fama della fami-
glia Corner come di ferventi filocuriali124. Non mi è stato possibile risa-
lire all’identità precisa di questo patrizio veneto, ma non dovette essere 
di secondo piano se veniva nominato dal frate francescano Fulgenzio 
Manfredi (insieme al doge Leonardo Donà e a Gregorio Barbarigo). 
Secondo gli Arbori de’ patrizi veneti sono individuabili quattro Pietro 
Corner: Piero Corner di Zuanne, nato nel 1555 e morto nel 1638125; 
Piero Corner di Marc’Antonio, nato nel 1568 e morto nel 1616, cano-
nico di Padova126; Pietro Corner di Marco, nato nel 1544 e morto nel 
1611127; Pietro Corner di Lodovico, nato nel 1555 e morto nel 1618128. 
Quest’ultimo era figlio di Marietta Donà, figlia di Bernardo Donà di 
Nicolò. Nicolò Donà di Luca, nato nel 1473 e morto nel 1517, era il 
nonno paterno di Nicolò Donà, nato nel 1539 e morto nel 1618, doge 
per pochi giorni. Inoltre egli, nipote di Domenico Corner, era parente 
abbastanza vicino (i nonni dei due erano fratelli) di Giacomo Corner129, 
indicato da Manfredi tra i lettori di libri “proibiti”. Potrebbe quindi 
essere lui il Pietro Corner al quale fa riferimento Manfredi.

Prima di esaminare il testo del manoscritto occorre ipotizzare una 

121  F. Micanzio, Vita del padre Paolo, dell’Ordine de’ Servi; e Theologo della Serenissima 
Repubblica di Venetia, Leida 1646, p. 250.

122  P. Sarpi, Della Potestà de’ prencipi, a cura di N. Cannizzaro, Venezia 2006.
123  Raines, Dopo Sarpi, pp. 581-592.
124  Ma non fu il solo Corner inserito nella lista dei lettori da Fulgenzio Manfredi: vi è 

nominato anche un «Giacomo Cornaro», da identificare senza dubbio con Giacomo Corner 
di Giovanni (1559-1620).

125  ASVe, Miscellanea codici, Storia veneta: M. Barbaro, Arbori de’ patrizi veneti, III, p. 17.
126  Ivi, p. 88.
127  Ivi, p. 107.
128  Ivi, p. 101.
129  Ivi, p. 103.



53rapporti anglo-veneti all’inizio del seicento

datazione. Data la natura dell’opera, ancora concentrata a spiegare e 
difendere la legittimità delle scelte operate dalla Repubblica in un par-
ticolare ambito giuridico, è forse possibile farla risalire alla prima metà 
del 1606. L’atteggiamento è tipico del primo periodo dello scontro tra 
la Serenissima e la Santa Sede, quando «il governo ha già deciso, ha 
assunto una chiara linea politica, e vuole degli avvocati che escogitino 
le più valide ragioni per sostenerla davanti a un’opinione interna ed in-
ternazionale. Per questo motivo le loro scritture […] non hanno come 
interlocutore la Repubblica, ma piuttosto l’avversario o un possibile 
arbitro»130.

Qualche dato interno poi ci consente di avvicinarci ancor di più a 
un risultato preciso: come si è visto, Barbarigo apparteneva alla cerchia 
dei “vicinissimi” a Paolo Sarpi, e possiamo senza alcuna difficoltà rite-
nere che durante i concitati mesi seguenti l’invio dei brevi papali i due 
abbiano discusso a fondo circa le possibili strategie da seguire. Sarpi, 
nei suoi primi consulti, espose ai patrizi veneziani le ragioni a soste-
gno delle azioni intraprese dalla Repubblica di Venezia, in particolare 
presentando esempi di leggi analoghe alle venete promulgate altrove. È 
il caso di quelle francesi, che anche Barbarigo prende in rassegna con 
precisione131.

Paolo Sarpi nel suo dodicesimo consulto scrive: «in Francia [fu fatta 
e servata] da Carlo VI, Carlo VII, e Enrico III e si serva al presente»132. 
La corrispondenza non è precisa, ma va considerata la natura del con-
sulto che prendeva in esame tutte le leggi per cui la Repubblica riceveva 
l’Interdetto e non poteva certo appesantire il testo. Ancora nel diciasset-
tesimo consulto il riferimento è incompleto «dalli re di Francia, da san 
Lodovico sino ad Enrico Terzo»133. Ma anche in questo caso è neces-
sario riflettere sull’uso che di questa composizione si dovette fare, ossia 
un sommario esauriente, preciso e incisivo da inviare al re di Francia 

130  Corrado Pin commenta in questo senso in Sarpi, Consulti, I, p. 185.
131  «In Gallia hanc consuetudinem vigere supra dictum est […] etiam in constitutionibus 

Caroli Magni et Ludovici reperitur manus mortuae facta mentio, legem de non amortizan-
do in ecclesiam bona immobilia sine regio permissu decreverunt, et confirmarunt Beatus 
Ludovicus, Philippus Pulcher 1291, Philippus Tertius 1275, Carolus Pulcher 1325 et 1326, 
Carolus Quintus 1370 et 1372, Franciscus Primus 1520, Henricus II 1547, Carolus Nonus 
1571 et Henricus III 1586»: BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, 1, cc. 57r-v. Barbarigo indicò 
«C. Henrici III lib. 17 cap. 8». Il riferimento è a B. Brisson, Code du Roy Henri III, Roy de 
France et de Pologne, Lione, Pour les frères de Gabiano, 1594, p. 896. La prima edizione fu 
stampata a Parigi nel 1587 da Sebastien Nivelle.

132  Sarpi, Consulti, I, pp. 389-390.
133  Ivi, p. 448.



54 marco zanella

Enrico IV. Non sorprende dunque che la citazione completa e quasi let-
teralmente sovrapponibile a quella di Barbarigo compaia soltanto nelle 
Considerazioni sopra le censure.

Seguendo le corrispondenze tra il testo di Barbarigo e i consulti sar-
piani nei riferimenti circa le leggi applicate in altri Stati, è possibile 
ottenere un utile termine ante quem: Sarpi nel suo primo consulto del 
gennaio 1606 afferma che «Odoardo I» aveva disposto delle leggi che 
tendevano a limitare i trasferimenti di beni immobili da laici ad eccle-
siastici; nel maggio del 1606, in un altro suo consulto, successivo e da-
tabile intorno ai primi giorni del maggio 1606, aggiunge che tali leggi 
sarebbero state emanate da «Odoardo III». Evitando qui di discutere i 
motivi di questa incongruenza134, ci si può soffermare sul mero dato te-
stuale. Barbarigo nel suo manoscritto si dimostra precisissimo: cita con 
attenzione la fonte da cui prende l’informazione, ne copia uno stralcio 
significativo e lo attribuisce correttamente a Edoardo I. Credo pertanto 
sia plausibile che il manoscritto qui considerato non possa essere datato 
posteriormente alla fine dell’aprile 1606 o agli inizi di maggio, poiché 
di lì in poi in Sarpi si consolidò la certezza che fosse stato Edoardo III 
l’autore delle leggi da lui citate135. A conferma di questo dato è utile con-
frontare i riferimenti forniti dai due autori: Barbarigo cita «Historiam 
Anglicam, Lib. 17» e nel testo «de quo Polydorus Virgilius ita reffert in 
vita Edoardi primi»136; Paolo Sarpi nel suo consulto, nella versione lati-
na, riporta «quod narratur a Roberto Valsignano et a Polidoro Virgilio 
lib. 17»; in altri luoghi, come ad esempio nel consulto 17 o nelle Con-
siderazioni sopra le censure, «Polydorus, liber 13 Historiae Anglicae»137. 
È quindi evidente come la fonte di Barbarigo potesse essere soltanto il 
primo consulto di Sarpi, oltre ad un accurato controllo del testo porta-
to a sostegno dei suoi argomenti. Atteggiamento che contraddistingue 
tutta l’opera del patrizio: le allegazioni sono infatti sempre precise e am-
piamente riportate, anche quando “suggerite” dalle opere del maestro 
servita.

Molti sono i rifermenti anche al consulto del giurista pavese Giaco-
mo Menocchio, che inviò il suo manoscritto al Senato il 15 febbraio 

134  Per la quale si veda supra la nota 17.
135  In tutte le occasioni in cui allegò ai suoi testi, citò Edoardo III. Ancora nel volume 

Considerazioni sopra le censure della Santità di Papa Paulo V contra la Serenissima Repubblica 
di Venezia del settembre 1606, commette questo errore.

136  BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, 1, cc. 58v-59r.
137  Sarpi, Consulti, I, pp. 200-201.



55rapporti anglo-veneti all’inizio del seicento

1606138. Basti un esempio su tutti: prendendo di nuovo in considera-
zioni i riferimenti alle leggi estere che potevano ricondursi alla causa 
veneziana, Barbarigo scrive:

In Belgio Ludovicus Guicciardinus in suo libro vocato La Descrittione de 
Paesi bassi, cap. quod inscribitur Conventioni tra il Pontefice et il Principe 
di questi paesi, posthac prosequitur narrare quaedam ad politiam ecclesia-
sticam pertinentia, licet non sint cum pontifice pacta, sic: In quanto alle 
cose ecclesiastiche … et ci è uno statuto di Carlo Quinto imperatore fatto 
molto prudentemente perché, considerando la maestà sua che i religiosi come 
vescovi abbati priori et altri prelati di questi paesi non possono vender beni 
et che comprando essi sempre qualcosa, come li loro stati sono (si può dire) 
perpetui, potria il clero col tempo et con le sue ricchezze occupar quasi tutti 
li beni del paese, ordinò per suo decreto, che i religiosi di qualsivoglia grado 
et conditione senza espressa licenza et permissione del prencipe non potessero 
comprar beni stabili.

Allo stesso modo, quasi letteralmente, ritroviamo nel consulto del 
Menocchio:

Ita reffert Ludovicus Guicciardinus in descriptione ipsius Germaniae inferio-
ris, quam ipse italico idiomate, Dei paesi bassi, appellat, pag. 43 in eo capite, 
cuius titulus est Conventioni tra il Pontefice et il Principe di questi paesi. 
Guicciardini verba haec sunt: «e vi è un statuto di Carlo Quinto Imperatore 
fatto molto prudentemente; perché considerando Sua Maestà, che i religiosi, 
come Vescovi, Abbati, Priori, et altri Prelati di questi paesi, non possano ven-
dere beni, che comprando essi sempre qualche cosa, come li loro stati sono, si 
può dire, perpetui, potria il Clero col tempo et con le sue ricchezze occupare 
quasi tutti li beni del paese, ordinò per suo decreto che i religiosi di qual si 
voglia grado et conditione senza espressa licenza et permissione del Principe 
non potessero comprare beni stabili»139.

La corrispondenza è evidente, come risulta interessante il fatto che 
Barbarigo non si limitò a copiare la citazione del grande giurista, ma, 
come detto, approfondì la questione consultando il volume del Guic-
ciardini. Lo stesso Sarpi in alcuni consulti utilizzò l’esempio delle leggi 
in uso «in Belgio», ma senza dilungarsi copiando stralci del capitolo e 

138  ASVe, Senato, Dispacci degli ambasciatori e residenti, Milano, fz. 29, n. 76, [15.02.1605 
(= 1606)].

139  ASVe, Consultori in iure, fz. 2, cc. 36r-v.



56 marco zanella

limitandosi soltanto ad indicare il rimando. Come Barbarigo, in quel 
momento privo di cariche politiche, possa aver avuto accesso a tale con-
sulto è piuttosto facile da immaginare. A febbraio 1606 Paolo Sarpi si 
dedicò alla stesura di un consulto circa le ragioni per cui era legittima 
la scelta della Repubblica «di giudicar le persone ecclesiastiche». Nella 
realizzazione di questo consulto Sarpi si avvalse dei lavori degli altri 
consultori in iure della Repubblica, Pellegrini, Graziani, Scaini, e del 
testo redatto da Giacomo Menocchio che infatti viene tradotto dal ser-
vita140. Sarpi quindi, in un momento non facile da definire, ma sicura-
mente successivo alla realizzazione del consulto, mise a disposizione di 
Barbarigo il materiale da lui utilizzato, che divenne fondamentale per 
la redazione dell’opera del giovane patrizio. La vicinanza tra il quinto 
consulto di Sarpi e il manoscritto di Barbarigo è notevole: interi pas-
saggi hanno una corrispondenza diretta, e anche le citazioni di leggi 
veneziane, non fornite ai giureconsulti dal Collegio, ma citate da Sarpi 
nel suo testo e provenienti dagli Statuti Veneziani di Iacopo Tiepolo 
del 1242, ne danno conferma141. Ma si potrebbe dire che, in estrema 
sintesi, l’intero piano dell’opera di Barbarigo si riassuma negli intenti 
del servita espressi all’inizio del consulto:

per tanto nella presente scrittura ho avuto per fine di mostrare che l’auttorità 
sopra le persone ecclesiastiche, che Vostra Serenità ha, viene da più alto […] 
il che per dimostrare m’ha bisognato prima metter per fondamento che la 
esentione de’ ecclesiastici dalla potestà seculare non è de iure divino […] e poi 
mostrare che non in questo Stato solamente, ma in altri ancora, così antiqui 
come presenti vi furono, e sono, simili consuetudini142.

Infine, un’ultima corrispondenza testuale che può contribuire a da-
tare con ancor più precisione il testo. L’8 aprile 1606 venne inviata al 
Senato dagli ambasciatori veneziani a Roma una scrittura filocuriale 
circa le controversie tra la Repubblica e la Santa Sede, in particolare 
concentrata sul problema dell’enfiteusi; problema non secondario, tanto 

140  Sarpi, Consulti, I, p. 260.
141  Si veda, ad es., la citazione, e il relativo passaggio nei due testi, di Roberto Bellarmino 

dal De membris Ecclesiae militantis. La citazione poi cade nei testi sarpiani successivi, in par-
ticolare nell’opera più ampia del 1606, le Considerazioni sopra le censure. Cfr. Sarpi, Consulti, 
I, p. 266 e BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, fasc. 1, cc. 18r-v. Per quanto riguarda le parti 
del Senato, si noti quella del 27 ottobre 1412. Cfr. Sarpi, Consulti, I, pp. 271-272 e BMCVe, 
Ms. Donà dalle Rose 486, fasc. 1, cc. 8v-9r.

142  Sarpi, Consulti, I, p. 265.



57rapporti anglo-veneti all’inizio del seicento

da comparire poi nell’apertura del monitorio papale del 17 aprile. A 
questa scrittura rispose Paolo Sarpi. In un passaggio veniva citato per la 
prima, e unica, volta il papa Urbano circa il pagamento dei tributi da 
parte degli ecclesiastici al potere temporale, il tutto preceduto da una ri-
flessione che prendeva il via dalla citazione di sant’Ilario In Evangelium 
Matthaei commentarius sul celebre passaggio «date a Cesare quello che è 
di Cesare e a Dio quello che è di Dio»143. Nel manoscritto di Barbarigo 
la citazione di papa Urbano è la medesima, e viene preceduta da una 
riflessione circa lo stesso passaggio dei Vangeli, utilizzando però un ri-
ferimento a sant’Ambrogio dall’Expositio Evangelii secundum Lucam144.

Da tutti i riscontri evidenziati è possibile ipotizzare una datazione, se 
non del tutto certa, quantomeno sufficientemente probabile. Si è detto 
che il testo non pare essere posteriore ai primi giorni del maggio 1606 
e non può di certo essere anteriore alla fine di febbraio. Considerando 
che dovrebbe essere stato redatto negli stessi momenti dell’ottavo con-
siglio sarpiano, ma che non è presente alcun riferimento al monitorio, 
è possibile quindi congetturarne la redazione intorno alla seconda metà 
dell’aprile del 1606.

È ora possibile analizzare, anche se non troppo minutamente, il testo 
del manoscritto di Gregorio Barbarigo al fine di identificare i suoi rife-
rimenti ideologici e definire le sue posizioni politiche in merito all’au-
torità temporale e alla contrapposizione giurisdizionale con la Santa 
Sede145.

143  Ivi, pp. 339-340.
144  BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, fasc. 1, cc. 7v-8r.
145  Il tema della giurisdizione del principe secolare nei confronti delle proprietà e persone 

ecclesiastiche ebbe un ambito di particolare attenzione, ossia quello relativo all’Inquisizione 
romana, alle sue proprietà e soprattutto al suo enorme personale. Paolo Sarpi ne era assai ben 
consapevole già prima del 1613 quando consegnò il celebre consulto circa il rapporto tra In-
quisizione romana e Inquisizione a Venezia. Negli scritti di Gregorio Barbarigo (mi riferisco 
al manoscritto qui preso in analisi, alle 4 lettere superstiti della corrispondenza con Sarpi 
e della relazione sulla sua ambasciata presso il Duca di Savoia) non emerge tuttavia alcun 
riferimento diretto a tale problema. Wotton ebbe modo di conoscere con più precisione l’isti-
tuto inquisitoriale. In un dispaccio del 20 marzo 1609 a re Giacomo I descrisse la struttura 
dell’Inquisizione a Venezia così: «This office [l’Inquisizione] (rather fearfull in voice then in 
substance) consisteth of six persons, the Patriarche, his Vicar, the Nuntio, the General Inqui-
sitor, and two Venetian Gentleman: without whose consent (though the rest agree) nothing is 
done»: TNA, State Papers 99, b. 5, c. 228v. L’11 luglio del 1608 scriveva al segretario di Stato 
inglese che si sarebbe potuta riaccendere la contesa tra la Repubblica di Venezia e la Santa 
Sede: «Between this State and the Pope theare beginn to kindle some new differences out of 
the ashes of the former, partly abowt decime, and partly abowte mater of inquisition»: TNA, 
State Papers 99, b. 5, c. 150v. Di questo si era occupato anche Paolo Sarpi: si veda a proposito 
Sarpi, Consulti, II, pp. 562-567; 578-579. 



58 marco zanella

L’opera di Gregorio Barbarigo si apre perentoriamente: «Iure cen-
semus principibus secularibus ius esse populis sibi subiectis interdice-
re, ne bona immobilia sine eorum licentia in ecclesiasticos tranferrant; 
idque ratione, et experientia ducti iure censemus»146. Il problema veniva 
affrontato senza giri di parole, e senza concedere nulla a possibili inter-
pretazioni. Il principe secolare è colui che possiede il dominio su tutte 
le terre e tutte le persone a lui soggette, come si legge anche nel celebre 
Aviso di Antonio Querini: «et che sarebbe il cedere a così fatta preten-
sione, che spogliar il Principe di quello ch’è suo proprio, et essentiale, 
che lo costituisce Principe, cioè di dar regola et norma sopra le perso-
ne, et beni de’ sudditi»147. Vincolato dai rigidi termini entro i quali la 
legge148 si propone di intervenire, il principe mantiene ampi poteri sui 
sudditi149, specifica, riprendendo la formula usata nella legge del Senato: 
«essendo altre volte stato provisto intorno alla alienatione de beni laici 
alli ecclesiastici overo ad pias causas»150, che «ne bona eorum immobilia 
alienentur ad ecclesias, sive, ut propriis verbis utar, ad pias causas»151. 
L’autore inoltre puntualizza che questo era possibile in quanto «ex natu-
ra sua in potestate principum sunt sita haec temporalia bona»152.

A dimostrazione dell’assunto richiama fonti di diritto civile e cano-
nico, probabilmente memore della lezione sarpiana, riportata da Ful-
genzio Micanzio nella Vita di Padre Paolo: «il costume di questi tempi 
porta che non basta saper le cose, e le resolutioni, con le loro ragioni, et 
fondamenti, ma a questi conviene congiungere lunga serie d’allegationi 

146  Ivi, c. 1r.
147  Querini, Aviso, pp. 15-16.
148  Si fa qui evidentemente riferimento, anche se non citata, alla parte presa dal Senato 

nel 1605, che riprendeva quella del 1536, in materia di alienazione di beni stabili dai laici agli 
ecclesiastici, materia di scontro con il pontefice Paolo V e causa del primo breve papale del 
dicembre del 1605. Il testo è riportato, ad es., in ASVe, Consultori in iure, fz. 454, cc. 41r-v.

149  «Nedum bonorum, sed etiam vitae et necis habet potestatem»: cfr BMCVe, Ms. Donà 
dalle Rose 486, fasc. 1, c. 1v. Similmente si legge nell’Aviso queriniano, p. 17: «al Principe più 
patrone della vita, et della robba de’ sudditi». Ma, che questo sia in sostanza l’atteggiamento 
di una certa cultura politica della nobiltà veneziana, possiamo dire quantomeno dei “giova-
ni”, ci viene confermato da una scrittura giovanile di Sebastiano Venier: nel suo De nobilitate 
del 1594 scrive che il nobile è tale perché libero; tale libertà si accompagna con quella che de-
finisce «imperandi facultas», contraddistinta da un duplice compito, ossia quello di legiferare, 
ma anche di obbedire alle leggi. Si veda a tal proposito S. Olivieri Secchi, Il ‘De Nobilitate’ 
di Sebastiano Venier: una teoria per un modello, in Non uno itinere: studi storici offerti dagli 
allievi a Federico Seneca, Venezia 1993, pp. 97-125.

150  ASVe, Consultori in iure, fz. 454, c. 41r.
151  BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, fasc. 1, c. 1v.
152  Ibid.



59rapporti anglo-veneti all’inizio del seicento

de’ dottori dell’una e l’altra legge»153. Dal Digesto cita un frammento di 
Ulpiano circa «munera et honores», ricavandone che gli ecclesiastici dal 
momento che possiedono beni immobili non sono affatto immuni dal 
pagamento delle tasse e quindi soggetti al potere temporale. Successi-
vamente, prendendo le mosse dalle parole di sant’Agostino sul Vangelo 
di Giovanni riportate nel Decretum Gratiani154, cerca di dimostrare che 
ciò che si possiede, lo si possiede iure humano, motivo per cui spetta 
all’autorità temporale, che si tratti di un principe o di una repubblica, 
disporre di tali beni a proprio piacimento155.

Giunge alla stessa conclusione del quinto consulto di Paolo Sarpi, 
dove si afferma che «nelle cose che non pertengono al governo eccle-
siastico, ma alla pace e alla tranquillità della repubblica e del bene 
commune, e non repugnano allo stato clericale, li clerici non sono 
esenti dall’osservanza delle leggi temporali, né dalla potestà di chi le 
statuisce»156. Allo stesso modo Sarpi, nel suo Trattato delle materie bene-
ficiarie, per dimostrare che i beni immobili sono posseduti iure humano, 
inizia ad argomentare analizzando il capitolo Quo iure, distinctio 8 del 
Decretum Gratiani157, appunto come Barbarigo.

Per consolidare il suo argomento, Barbarigo prosegue158 discutendo 
le affermazioni di sant’Ambrogio159, papa Nicolò I160 e papa Urbano 
II161. Sostenuta adeguatamente la propria tesi, passa a fare esempi di leg-
gi che si osservavano in diverse città e che non erano mai state poste in 
dubbio dalla Chiesa di Roma, ossia quelle di Venezia162 e di Palermo163. 

153  Micanzio, Vita del padre Paolo, p. 79.
154  Distinctio VIII, cap. I: «Iure diuino omnia sunt communia omnibus: iure uero con-

stitutionis hoc meum, illud alterius est».
155  BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, fasc. 1, cc. 2r-5v.
156  Sarpi, Consulti, I, p. 272.
157  P. Sarpi, Trattato delle materie beneficiarie, a cura di G. Cozzi, Torino 1978, pp. 129-

132.
158  BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, fasc. 1, cc. 5v-8r. Conclude affermando: «Quare ex 

his omnibus videre licet quomodo si omnia temporalia bona ab omnibus iure humano pos-
sident, si omnia principi sunt subiecta, quomodo de his a laicis possessis ne in ecclesiasticos 
transferant statuere sit interdictum».

159  Causa XI, questio I, capitoli XXVII-XXVIII.
160  Causa XXIII, questio VIII, capitoli XX-XXI.
161  Ivi, capitolo XXII.
162  Volumen Statutorum, legum ac iurium DD. Venetorum cum sua practica iudiciali ne-

cessaria et correctionibus, Venetijs, apud Iohannem Zenarium, 1606: «decretum Consilij Ro-
gatorum anno 1412 27 octobris latum». Legge, come detto precedentemente, citata da Paolo 
Sarpi nel suo quinto consulto per la prima volta e ripresa, molto successivamente, nel gennaio 
1607, nel ventesimo consulto: cfr. Sarpi, Consulti, I, p. 485.

163  Consuetudines foelicis urbis Panhormi, cap. 66. «De censualibus a curia regia, vel ab ec-



60 marco zanella

Continua quindi rivolgendo l’attenzione alla confutazione164 di even-
tuali ragioni avverse portando a proprio favore esempi di leggi imperiali 
di Costantino, Onorio e Giustiniano, oltre a evidenziare che queste si 
potevano ritrovare riprese nelle constitutiones di Carlo Magno. I pas-
saggi argomentativi del manoscritto in questo caso sono quasi perfet-
tamente sovrapponibili a quelli sarpiani del primo, terzo e quinto con-
sulto, anche se presentati in ordine diverso. Vengono portate a sostegno 
della legittimità delle leggi della Serenissima l’epistola a Michele di papa 
Nicolò I165, la lettera di papa Leone IV a Lotario166, san Giovanni Cri-
sostomo167, san Gregorio168, Luis de Molina169 e Domingo de Soto. In 
particolare di quest’ultimo la ripresa è totale. Sarpi nel suo primo con-
sulto scriveva: «et in particolare Soto usa queste parole: li ecclesiastici né 
per lege divina, né per lege umana sono in tutto essenti dalle legi civili 
[…]»170; Barbarigo a sua volta: «Sic Sotus: personae ecclesiasticae neque 

clesiis, monasteriis, aliisque venerabilibus locis concessis, et in posterum concedendis, civibus 
Panhormi nullo tempore revocandis». Raccolta delle Consuetudini siciliane con introduzioni ed 
illustrazioni storico-giuridiche, a cura di L. Siciliano Villanueva, Palermo 1894, vol. 1, p. 440.

164  BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, fasc. 1, cc. 10r-11r. Barbarigo anche in questo 
caso utilizza le stesse possibili opposizioni che cita Paolo Sarpi nel suo settimo consulto, cfr. 
Sarpi, Consulti, I, p. 310. «Li statuti fatti da laici sopra le cose ecclesiastiche non sono di niun 
valore, come papa Simmaco decretò nel concilio Romano IV, d. 96, c. Bene quidem, e doppo 
di lui papa Innocenzo determina nel c. Ecclesia Mariae, de constitutionibus; e in specie nel 
c. Quae ecclesiarum dichiara invalido uno statuto della città di Traviso, dove era ordinato 
che se alcuno diventa povero abbi facultà d’alienare il feudo che tiene dalla Chiesa o da altri». 
Barbarigo scrisse: «Sed contra videtur esse glosa inquiens: constitutiones imperatoris super 
rebus ecclesiasticis non valuissent nisi postea confirmate fuissent ab ecclesia 96 dist. cap. bene 
[…] Ad caput autem ‘Bene’ in quo Symmacus pontifex videtur reprobare constitutionem cu-
iusdam Basilij, qua tempore Odoacris regis lata fuit, in qua statuebatur de electione pontificis 
et de prohibita alienatione bonorum ecclesiasticorum, cuiusque reprobationis meminit etiam 
Innocentius 3».

165  Distinctio 96, cap. IV-VI.
166  Distinctio 10, cap. IX.
167  Giovanni Crisostomo, Homilia XXIII in epistolam ad Romanos.
168  Paolo Sarpi si limita a citare le lettere indicando il rimando al testo. Barbarigo, come 

suo solito, riporta tutta la citazione. Nel terzo consulto sarpiano si legge: «Mauritius impe-
rator legem tulit ne miles monacus fieri possit et legis publicationem ac executionem man-
davit Gregorio primo, qui licet censuerit legem fuisse cultui divino adversam, illam tamen 
publicavit ac executus fuit: Gregorius, Epistola 62 et 64, l. 7»; cfr. Sarpi, Consulti, I, p. 251. 
Barbarigo (BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, fasc. 1, cc. 12r-13v) riporta invece ampi stralci 
delle due lettere, uno dei quali, quello della lettera 62, è peraltro riscontrabile nell’Apologia 
per le Oppositioni fatte dall’Illustrissimo et Reverendissimo Cardinal Bellarmino […], cc. 6r-v.

169  L. De Molina, De iustitia et iure, Marc Michel Bosquet, Colonia 1733, Tomus I, 
Tractatus secundus, disp. 3, pp. 19-20.

170  Sarpi, Consulti, I, p. 205.



61rapporti anglo-veneti all’inizio del seicento

iure divino neque humano a legibus civilibus sunt omnino exenti»171. Se 
è vero che l’impostazione generale deve molto al padre servita, la trat-
tazione del giovane patrizio è tuttavia più ampia, dettagliata e più ricca 
di allegazioni, evidente frutto di una ricerca personale che tendeva ad 
approfondire la questione in tutte le sue possibili sfaccettature.

Barbarigo, dopo aver dimostrato che «lex lata ratione bonorum, 
ratione possidentium potest sanciri», prosegue: «oritur dubium ratio-
ne personae in quam prohibita est alienatio»172, sollevando quindi il 
problema della possibile violazione della libertà ecclesiastica. Per farlo 
ricorre a Bartolo da Sassoferrato, «ut etiam alii sentiunt», che riteneva 
essere violata la libertà ecclesiastica nel momento in cui si fosse vietato 
ai chierici l’acquisto di beni immobili173. Qui, al contrario di quanto 
avrebbe fatto Sarpi nelle Considerazioni sopra le censure, Barbarigo non 
polemizza circa la definizione di “libertà ecclesiastica”174, ma si limi-
ta a rispondere punto su punto alle ragioni addotte da Bartolo. Lo fa 
principalmente smentendo l’ipotesi che vi fosse una qualsiasi intenzione 
di impedire agli ecclesiastici di acquistare beni immobili, volendo la 
Repubblica soltanto impedire ai laici di alienarli a loro favore: punto in 
vari passaggi affermato e sostenuto con forza anche dal frate servita175; 
ribadisce inoltre l’assunto fondamentale di tutta la scrittura: se il princi-
pe temporale possiede giurisdizione su ogni parte del suo dominio, allo-
ra può legittimamente far valere la legge su tutto ciò che lo compone176.

Con piglio decisamente polemico, poi, Barbarigo compara diret-
tamente le leggi venete e le leggi pontificie in materia di vendita di 
beni immobili, concludendo che «multo aequior videtur esse lex veneta, 
quam decreta pontificis»177. Lo sono perché, secondo l’autore, nel caso 
delle leggi della Santa Sede veniva impedita l’alienazione di beni immo-
bili dagli ecclesiastici ai laici senza alcuna motivazione di necessità, al 
contrario di quella di Venezia che lo faceva per garantire la buona e pro-
spera continuazione dei propri domini178. La critica alla contestazione 
di violazione della libertà ecclesiastica segue, anche se non sempre alla 

171  BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, fasc. 1, c. 16v.
172  Ivi, c. 19v.
173  Ivi, c. 20r.
174  Si veda Sarpi, Considerazioni sopra le censure, pp. 161-164.
175  Si veda ad es. Sarpi, Consulti, I, p. 388. Ma anche in consulti precedenti e in scritture 

successive.
176  BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, fasc. 1, cc. 20r-23r, in particolare c. 21r.
177  Ivi, c. 26bis r.
178  Ivi, cc. 34r-35v.



62 marco zanella

lettera, l’impostazione data da Sarpi al suo dodicesimo consulto: qui, ad 
esempio, il confronto tra la parte del 1605 e la legge pontificia si ritrova 
quasi identico; Sarpi in ogni caso si rivela più diretto e corrosivo179. 
Seguendo lo schema argomentativo del consulto ritroviamo le ragioni 
espresse da Barbarigo nel suo manoscritto: «è pregiudicio grande del 
Principe, quando li beni laici si fanno ecclesiastici; adonque non con-
viene si faccino senza sua licenza», scrive il servita, e il giovane patrizio 
lo conferma: «considerandum videtur quod, licet bona ex auctoritate 
principis transferantur in ecclesiam, non tamen exeunt de principis po-
testate, quod non possit exuere de sua suprema potestate in preiuditium 
successorum»180. E ancora, Paolo Sarpi scrive che «conviene guardare 
il fine dove direttamente mira il legislatore, e non quello che acciden-
talmente segue»181, e Barbarigo, convinto dello stesso principio giuridi-
co, afferma: «concluditur quod hic non agitur de congrua dispositione 
verborum, ut iustificamur coram hominibus, sed de aequa et pura in-
tentione agentis, qui non verbo, sed re non excedat iurisdictionem ab 
ipso Deo optimo maximo comissam et ea recte utatur, ut iustificati 
simus coram deo»182. Emerge qui anche uno dei rari riferimenti diretti 
che Barbarigo fa circa l’autorità conferita da Dio al principe secolare 
in maniera immediata; l’idea di fondo che pervade il manoscritto è 
chiara, e qua e là affiora, ma in questo passaggio viene ribadita con 
determinazione. Tornando alla discussione sulla possibile violazione 
della libertà ecclesiastica, Sarpi scrive: «è utile all’ecclesiastico possedere 
moderatamente […] vi è l’esempio delli Santi Apostoli, che vendevano 
li stabili per far limosina»183, e Barbarigo conferma estesamente e con 
dovizia di esempi e di allegazioni a sostegno184. I riferimenti poi sono 
spesso i medesimi, anche se nel manoscritto del patrizio sono presenti 
in maggior numero.

Avviandosi alla fine della scrittura Barbarigo fornisce un ampio nu-

179  Sarpi, Consulti, I, pp. 388-390.
180  BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, fasc. 1, c. 26v, e successivamente, nella stessa pagi-

na, ribadisce il concetto: «Per ecclesiam licet solvere taliam sit parata, et contenta, vel etiam 
si non soluunt taleam sed sint omni onere exempta, quia rex perderet confiscationem, ubi 
dominus illorum delinqueret secundum Baldum in praeludiis Pheudorum, non possunt in 
ecclesiam tranferri sine consensu», che forse è lo stesso passaggio che stava alla base delle 
affermazioni sarpiane del dodicesimo consulto. Questa ragione del “pregiudizio del Principe” 
compare per la prima volta a questa altezza cronologica nei consulti del frate servita.

181  Sarpi, Consulti, I, pp. 389.
182  BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, fasc. 1, cc. 28r-v.
183  Sarpi, Consulti, I, pp. 389.
184  BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, fasc. 1, cc. 30r-46v.



63rapporti anglo-veneti all’inizio del seicento

mero di esempi di leggi precedenti, approvate dalla Chiesa, e valide 
in altri stati simili in tutto e per tutto a quella di Venezia: viene citata 
l’Ungheria, dove Ludovico I legiferò in tal senso, e fu confermato da 
Mattia Corvino, detto il Giusto, nel 1486185; la Francia, dove oltre al 
già menzionato riferimento comune a quello sarpiano, vengono ripresi i 
casi dei divieti fatti dal parlamento ai certosini e le leggi di Chilperico I, 
re dei Franchi, tratte dalla Historia Francorum di Gregorio di Tours186; 
in Germania, prendendo le informazioni da Andrea Gail187, seguen-
do le allegazioni di Menocchio188 e poi di Sarpi, debitore del consulto 
del pavese; segue poi l’Austria, dove Ferdinando I d’Asburgo nel 1524 
proibì l’alienazione di beni immobili a favore degli ecclesiastici189. Rife-
rimento anche questo presentato da Menocchio190, che si conferma una 
delle fonti per il testo di Barbarigo. Proseguiva inoltre citando i casi 
di Belgio e Inghilterra, sopra discussi, e poi di Spagna e Portogallo191, 
ancora sulla scorta di Menocchio192 e Sarpi193. Spostandosi poi dall’Eu-
ropa all’Italia riprende gli esempi di Napoli e della Sicilia ai tempi di Fe-
derico II194, di Milano con Luchino Visconti195 e di Genova196. Infine, 
rivolgendo lo sguardo alle leggi della Serenissima ripercorse l’iter storico 
che aveva portato alla parte del 1605 (qui per la prima volta esplicita-
mente richiamata), che si riferiva alla legge del 1536, che a sua volta si 
basava «super aliam 1329 Francisco Dandulo ducante latam, nihil aliud 
a subsequentibus differentem, nisi quod transmissio bonorum quae ha-
ereditate percipiuntur ad decennium»197. Estendendosi poi al dominio 
della Repubblica, dove la parte del 1605 veniva fatta applicare al fine di 
uniformare la legislazione in tutti i possedimenti veneziani, cita i casi 
di Treviso e Padova, sorprendentemente ignorando Vicenza citata dal 
mentore Sarpi198.

185  BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, fasc. 1, cc. 56v-57r.
186  Ivi, cc. 57r-v.
187  Ivi, c. 57v.
188  ASVe, Consultori in iure, fz. 2, c. 36v.
189  BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, fasc. 1, c. 57v.
190  ASVe, Consultori in iure, fz. 2, c. 35v.
191  BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, fasc. 1, cc. 58r-59v.
192  Ivi, cc. 27r-v.
193  Ad es. si veda Sarpi, Consulti, I, p. 390.
194  BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, fasc. 1, cc. 60v-61r.
195  Ivi, cc. 62r-63r.
196  Ivi, c. 63r.
197  Ivi, cc. 60r-v.
198  Sarpi, Consulti, I, p. 391.



64 marco zanella

Il testo si conclude inequivocabilmente in favore della Repubblica 
di Venezia; «ratione et experientia» si conferma che è giusto e secondo 
la legge che il principe possa vietare l’alienazione di beni immobili dai 
laici agli ecclesiastici199, il tutto rafforzato dalle parole di un papa, Da-
maso, che implicitamente sostiene le ragioni della Serenissima200.

Dal manoscritto emerge una concezione molto decisa e piuttosto 
comune tra i componenti del gruppo dei giovani patrizi veneziani circa 
il ruolo dell’autorità secolare e del suo rapporto con la Chiesa. Il Prin-
cipe detiene il potere temporale immediatamente concessogli da Dio201 
e con ampi margini di azione202. Non si tratta tuttavia di un potere 
assoluto, ma vincolato alle leggi e ai termini entro i quali esse si estendo-
no203, classico riferimento ad una visione “repubblicana” dello Stato. Il 
potere spirituale quindi, secondo Barbarigo, non doveva affatto ingerir-
si nelle questioni del governo di territori e sudditi soggetti204, dei quali il 
principe si occupava con attenzione privilegiando il bene comune all’in-
teresse particolare in caso di necessità205. Ogni contestazione all’operato 

199  «Quare, et ratione, et experientia, coniicitur principes seculares iure posse huiusmodi 
leges condere idque in usu fuisse apud gentiles, apud Hebreos, apud Christifideles antiquis, 
et proximis temporibus, quoniam ideo consulitur, et reipublicae ne propriis privetur viribus, 
et religioni, ne sacerdotum divitiis, et avaritia maxime enervetur»: BMCVe, Ms. Donà dalle 
Rose 486, fasc. 1, cc. 63r-v.

200  «Damasus Papa respondit: Arguitis nos quod ea quae vobis debentur surripere queri-
mus, quia nostra prosequimur. Sapienti quidem et Philosophico ore prolata sententia: suum 
prosequi estne aliena rapere? Unde ad vos haec sententia manavit, nisi quia tanto ardore no-
stra concupiscitis, ut vestra putetis vobis auferri cum nos nostra consequimur?»: ivi, cc. 63v-
64r. Barbarigo attribuisce a Damaso queste parole, riportate nel Decretum Gratiani, causa 
XIII, questio I, §. 10. Nel Decretum, tuttavia, non compare tale attribuzione. Il testo riportato 
da Barbarigo inoltre contiene errori e varianti (“sapienti” invece di “sapientis”, “est ne” in 
luogo di “est”) riscontrabili in una edizione del Decretum, della quale egli dovette servirsi: si 
tratta del Decretum Gratiani emendatum et notationibus illustratum una cum glossis Gregorio 
XIII Pont. Max. iussu editum, Venetiis MDXCI; anche in questa edizione, tuttavia, non è 
presente alcun riferimento a papa Damaso. L’errore è da attribuire alla presenza di «Dionysus 
papa» come soggetto all’inizio della questio.

201  BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, fasc. 1, cc. 28r-v: «Iurisditionem ab ipso Deo 
Optimo Maximo concessam». Ancora una volta è possibile confrontare questa affermazione 
con quanto scrive Sebastiano Venier nel suo De nobilitate: egli infatti sostiene che Dio affida 
direttamente a chi deve governare tale facoltà: si veda Olivieri Secchi, Il ‘De Nobilitate’ di 
Sebastiano Venier, pp. 118-119.

202  BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, fasc. 1, c. 1v: «Iubet Princeps populis sibi subiectis, 
super quibus nedum bonorum, sed etiam vitae et necis habet potestatem».

203  BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, fasc. 1, c. 1r: «Ex ipsa legis natura et qualitate ita 
arctissimis, et modestissimis limitibus terminata».

204  BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, fasc. 1, cc. 2r-5v.
205  BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, fasc. 1, c. 1v: «Quae et gravare et in publicos usus 



65rapporti anglo-veneti all’inizio del seicento

dell’autorità temporale avrebbe condotto inevitabilmente alla confusio-
ne e alla perdita di legittimazione nei confronti dei propri sudditi206. 
Sulla scorta di queste convinzioni, Gregorio Barbarigo partì alla volta 
di Torino come ambasciatore ordinario della Repubblica, probabilmen-
te dopo aver avuto un intenso contatto con i libri “proibiti” distribuiti a 
Venezia da Henry Wotton e via via rinfrancato nelle proprie idee dalle 
discussioni con Paolo Sarpi e Fulgenzio Micanzio.

Dopo aver affrontato la sua missione diplomatica con vivo interesse 
per la comprensione del rapporto tra il duca di Savoia e la Santa Sede, 
di ritorno dall’ambasceria, come da prassi, lesse la sua relazione in Se-
nato207 il 23 settembre 1612. Essa era divisa in due parti: una prima 
più generale, toccante vari argomenti, tutti classici e comuni alle re-
lazioni degli ambasciatori veneti, quali i confini del ducato, la forma 
del suo governo, le imprese e le intenzioni del duca Carlo Emanuele; la 
seconda parte, individuabile in tal senso in quanto letta dopo l’uscita 
dei papalisti, ossia «chi aveva in famiglia parenti che avevano assunto 
legami con la Chiesa»208, era invece relativa al rapporto tra il Savoia e la 
Curia romana circa i privilegi ecclesiastici. Questa “appendice” era del 
tutto eccezionale rispetto alla consuetudine: assai di rado le relazioni in 
Senato prevedevano una partizione così netta e una conseguente uscita 
dei papalisti.

Eccezionale si è detto, ma comprensibile, dato che il contesto in cui 
avvenne la missione diplomatica di Gregorio Barbarigo era quello del 
post-Interdetto, quando era ancora forte l’eco della rumorosa, e in par-
te vittoriosa, resistenza veneziana alle ingerenze pontificie e in più di 
un’occasione la tensione tra le parti sembrò esplodere di nuovo in un 
aperto conflitto. E non va ignorata l’inclinazione personale del patrizio: 
ben sostenuto nelle sue convinzioni da ampie conoscenze in materia, e 

convertere semper ius legitimum fuit»; e a c. 22v: «omnes domus quo ad ius potest destruere, 
sed non destruit nisi necessaria».

206  BMCVe, Ms. Donà dalle Rose 486, fasc. 1, c. 29r: «Preterea aliud est legem condere 
cum cautela, aliud legem conditam abrogare, ut cum cautela constituatur; nam in primo casu 
ut non omnes leges quae a Principe condi possunt et eo pacto quo condi possunt, promul-
gantur. Ita in secundo casu maxime indignum esset quae damnantur abrogando non re, sed 
verbo corrigere».

207  Utilizzo qui la relazione che Barbarigo deve aver letto in Senato, in mancanza di altre 
fonti: la pratica, tuttavia, prevedeva un primo passaggio in Collegio, dove la relazione veniva 
ascoltata, in qualche parte “rivista” e quindi “approvata”, per poi essere portata in Pregadi.

208  G. Cozzi, Dalla riscoperta della pace all’ inestinguibile sogno di dominio, in Storia di 
Venezia. Dalle origini alla caduta della Serenissima: la Venezia barocca, a cura di G. Benzoni-
G. Cozzi, Roma 1997, p. 48.



66 marco zanella

con una concezione dei rapporti tra poteri ben definita, fu proprio lui a 
portare in Senato questa relazione che, nelle sue intenzioni, doveva rap-
presentare l’esempio da seguire per contrastare le continue ed eccessive 
pretese di controllo papali.

Barbarigo in essa notava come «quello che soprattutto leva al signor 
duca di Savoia le occasioni di manifeste controversie con la corte roma-
na è la regolata disposizione in che stanno tutte le cose ecclesiastiche dei 
suoi Stati e l’autorità che conserva sopra i prelati di tutto il suo domi-
nio, che, vivendo dipendentissimi da lui, levano largamente ai pontefici 
l’animo e l’opportunità di contrastarlo»209. Tre erano i campi in cui 
principalmente si impegnava Carlo Emanuele: «la collazione dei bene-
fici, la giurisdizione dei magistrati sopra le cose e persone ecclesiastiche, 
e la signoria dei feudi nei quali ha la Chiesa qualche interesse»210. Circa 
l’assegnazione dei benefici ecclesiastici il duca disponeva pienamente a 
proprio piacere, sebbene il papa fosse intenzionato a indebolire quest’u-
so mal sopportato. In una lettera211 a Paolo Sarpi Barbarigo spiegava 
con precisione, prendendo spunto da casi contingenti, i meccanismi di 
assegnazione vigenti nel Ducato di Savoia. «Tanto più mi fan degna di 
amiratione la vacanza de’ vescovadi in queste parti quanto che preten-
dono i preti che il Duca non ne habbia la nominatione, ma solo alle sue 
raccomandationi efficaci con Pontefice si muova ad elegere quel sogget-
to che egli raccomandava»212. Questa lettera è una delle poche conser-
vatesi del vasto scambio epistolare che i due ebbero: è possibile che sia 
sopravvissuta poiché, contrariamente al suo solito, Sarpi non la bruciò 
al fine di utilizzarla per comporre, insieme al giovane patrizio di ritorno 
da Torino, la relazione da leggere in Senato; la corrispondenza dei due 
testi è a tratti quasi letterale e a me pare indichi una diretta dipendenza. 
È possibile pensare che si volesse far arrivare anche ai senatori più lon-
tani dalle posizioni dei “giovani” un messaggio esplicito, neutralizzato 
dall’apparente oggettività di un testo come era quello di una relazione 
di fine mandato213.

209  Relazioni di ambasciatori veneti al Senato. XI, Savoia (1496-1797), a cura di L. Firpo, 
Torino 1983, pp. 789-790.

210  Ivi, p. 790.
211  ASVe, Consultori in jure, b. 453, cc. 86r-87v. Per quanto so, la lettera è ancora inedita, 

sebbene segnalata in almeno due occasioni da Cozzi, in Scoperta dell’anabattismo, p. 60 e in 
Venezia barocca, p. 110, e da Ulianich, Gregorio Barbarigo, p. 72.

212  Ivi, c. 86r.
213  Per un inquadramento dello stile della comunicazione sarpiana, non sempre esplicito 

e scoperto, si veda M. Cavarzere, Il silenzio di Paolo Sarpi. Modi della comunicazione nella 
prima età moderna, «Riforma e movimenti religiosi»,15 (2024), fasc. 1, pp. 87-116.



67rapporti anglo-veneti all’inizio del seicento

Barbarigo trovava nel comportamento del duca un esempio virtuoso 
di come un principe dovesse operare nei confronti della Sede Apostoli-
ca, e lo constatava con piacere. Tanto da ribadirlo poi nella sua relazio-
ne, per cui «di tutte queste prelature e beneficii ne dispone liberamente 
il signor duca e le conferisce a sua volontà con non minor comodo che 
sicurezza e quiete del suo governo»214. Addirittura, notava il Barbarigo, 
il duca aveva il modo di punire chi avesse tentato di eludere la sua giu-
risdizione e il suo comando. Nella relazione infatti scriveva: «se anco 
contro la volontà sua o si concedesse o ottenesse alcun beneficio, non 
gli manca il modo di mettergli impedimento nei possessi e di dargli 
altra sorte di travagli per i quali i vescovi medesimi, quando egli ha 
avuto disgusto di loro, sono stati astretti, con qualche pensione che gli 
ha per grazia conceduto, di riservarsi a supplicarlo di ricevere da loro la 
rinuncia delle loro chiese e conferirle, come anco ha fatto, in altri»215. 
Si riferiva qui a ciò che aveva descritto a Paolo Sarpi come uno degli 
esempi del grande potere di cui disponeva il Savoia: 

Né alcuno ardirebbe metter il piede in questi stati senza sua volontà, haven-
do egli bellissimi modi di travagliare chi non gli dà nell’humore, né alcuno 
è ambitioso di quei beneficij de quali è sicuro di non ne haver mai il posseso, 
anzi che havendo già ricevuto certo disgusto da un Vescovo di Vercelli, che 
pratica in materia di certa persona amata da Sua Altezza che haveva messo 
in un monasterio di quella città, lo ha trattenuto prigione in una torre et 
poi custodito in un convento et astretto a renunciare volontariamente il 
Vescovato: è vero, riservandosi buona pensione. Portando dritto il negotio a 
suo gusto dicendo sempre alle lamentationi di altri a modo loro, et facendo 
al suo216.

La relazione, o meglio, l’appendice della relazione veniva presentata 
in Senato per stimolare i membri del gruppo dei “giovani” e per dare 
ampia dimostrazione agli avversari che non mancavano esempi prati-
ci di come trattare con il pontefice senza essere costretti ad abdicare 
alla propria “libertà”. Scriveva infatti che era «conforme all’uso di quasi 
tutta Europa» il «connumerare la collazione dei beneficii ecclesiastici 
tra i regali proprii del principe». Implicitamente, come ebbe a notare 
Gaetano Cozzi, Barbarigo poneva davanti ai senatori una conclusione 

214  Relazioni di ambasciatori veneti al Senato. XI, p. 790.
215  Ivi, p. 792.
216  ASVe, Consultori in iure, fz. 453, cc. 86r-v.



68 marco zanella

retorica, ossia «come fosse così difficile attuarla nel Dominio Veneto»217, 
quando altrove si operava in altra maniera senza subire ripercussioni.

Conclusione

L’analisi dei testi di Gregorio Barbarigo consente di approfondire la 
figura di un patrizio protagonista durante la contesa dell’Interdetto e 
negli anni successivi. Amico di Paolo Sarpi ed esponente tra i più pro-
mettenti del gruppo dei “giovani”, seppe farsi notare per le sue capacità 
diplomatiche e politiche. Ma non solo: la sua ferma e approfondita con-
cezione dei rapporti tra lo Stato veneto e la Santa Sede lo rese uno dei 
perfetti interlocutori degli ambasciatori inglesi a Venezia, in particolare 
di Henry Wotton, con cui ebbe rapporti non superficiali. Lo stesso di-
plomatico ne scrisse con ammirazione al conte di Salisbury nel 1610: 
in un foglietto («ticquet»), nel quale annunciava l’elezione di Antonio 
Foscarini come nuovo ambasciatore in Inghilterra, riportava una breve 
descrizione degli altri candidati, tra i quali proprio Gregorio Barbarigo: 
«Ambassador at the present in Savoye and a gentleman of very good 
parts»218.

Il terreno comune su cui dovette costruirsi la sempre più profonda 
conoscenza tra i due fu senza dubbio la condivisione ideologica circa 
la concezione dei rapporti tra l’autorità temporale e la Santa Sede; che 
questa concezione lo potesse addirittura avvicinare alle istanze calvini-
ste? Da ciò che sappiamo è difficile esprimere una valutazione sicura; 
non sappiamo con quale spirito Barbarigo abbia ricevuto i libri diffusi 
a Venezia dall’ambasciatore inglese nel 1608, ma certamente li ebbe e, 
visto il suo interesse per gli argomenti che vi erano trattati, ne fu attento 
lettore. Ebbe rapporti con i calvinisti francesi quando fu ambasciatore 
in Savoia, e riuscì a farsi apprezzare in particolare dall’ugonotto Groslot 
de l’Isle, che ne parlava a Paolo Sarpi con elogi. Un suo segretario inol-
tre fu un calvinista, ritenuto «heretico marcio» e tutto impegnato nel-
la propaganda protestante a Venezia. Successivamente, durante la sua 
missione diplomatica nei cantoni svizzeri, raccontando a Paolo Sarpi 
dell’esecuzione di un anabattista, ne scrisse in modo ammirato descri-

217  Cozzi, Scoperta dell’anabattismo, p. 58.
218  TNA, State Papers 99, b. 6, c. 57r. Allegato al dispaccio del 09.07.1610. Nel dispaccio, 

ivi, c. 55r, scrive: «Of the election I send youre Lordship a view in the inclosed ticquet». Sul 
valore di «parts», se religioso o politico, non si possono avere certezze.



69rapporti anglo-veneti all’inizio del seicento

vendolo come «un martire»219. Un ultimo dato risulta interessante: il 
segretario Giovanni Battista Lionello, al servizio di Gregorio Barbarigo 
per sette anni, nel dispaccio al Senato nel quale annunciava la morte 
dell’ambasciatore ne descrisse le pene sofferte durante i tribolatissimi 
ultimi giorni di vita: scosso da «una febre così ardente, et maligna, con 
un perpetuo delirio», Dio «ha voluto, con evidente miracolo, remeritar 
l’innocenza della sua vita, concedendoli la sera avanti un quarto d’hora 
di sana mente, nel qual ha voluto far la sua confessione, et medesima-
mente un’hora avanti il spirare ritornò così bene in sentimento che reci-
tò a mente gran parte dell’officio della Madona, solito da lui dirsi ogni 
giorno in sanità»220.

Perché una così forte enfasi sul fatto di aver pregato la Madonna 
nell’ultimo momento di lucidità? Ritengo che la ragione più probabile 
del racconto di questa ostentata devozione sia che il Lionello volesse 
allontanare ufficialmente (i dispacci degli ambasciatori venivano letti 
in Senato) ogni sospetto di vicinanza di Barbarigo alla Riforma e ai 
riformati. È probabile che a Venezia fossero diffuse le insinuazioni di 
una sua non completa ortodossia e con questo gesto il segretario, che ne 
era a conoscenza per la lunga frequentazione, le volesse definitivamente 
dissipare.

Quali che fossero le convinzioni, o le vicinanze, religiose di Gregorio 
Barbarigo è possibile individuare una serie di contatti con gli ambien-
ti gravitanti attorno all’ambasciata inglese a Venezia: sia con Dudley 
Carleton e il conte di Arundel, sia con, e specialmente, Henry Wotton.

Le vicende biografiche e intellettuali dei due si intrecciarono più 
volte. Entrarono in contatto per la prima volta in Collegio, durante le 
udienze dell’ambasciatore inglese nel 1605. Il patrizio veneziano for-
se ne rimase favorevolmente impressionato, e durante tutto il periodo 
della contesa dell’Interdetto ebbe modo di approfondire la conoscenza 
dell’inglese, in particolare sfruttando l’intermediazione di Paolo Sarpi, 
con il quale Wotton ebbe stretti rapporti. Ancora sul finire del 1606 le 
vigorose “esposizioni” in Collegio, in qualche caso probabilmente con-
cordate con Sarpi221, dovettero confermare in Barbarigo la giustezza del 

219  ASVe, Consultori in iure, fz. 453, c. 102. Si veda a proposito anche Cozzi, Scoperta 
dell’anabattismo, pp. 60-64.

220  ASVe, Senato, Dispacci degli ambasciatori e residenti, Inghilterra, fz. 16, n. 27, c. 145r 
(06.06.1616).

221  Paolo Sarpi, oltre ad avere un rapporto molto stretto con una buona parte del pa-
triziato, con la quale discuteva di quali argomenti fosse opportuno introdurre in Collegio 
o che cosa fosse più importante enfatizzare nei dispacci, ne aveva uno non dissimile con gli 



70 marco zanella

giudizio dell’ambasciatore, così determinato a sostenere la Repubblica e 
a rafforzarne i rapporti con il re della Gran Bretagna, Giacomo Stuart. 
La comune avversione per i Gesuiti pose le basi per il dialogo tra i due: 
Wotton, anche durante le sue udienze in Collegio, ribadì più volte il suo 
disprezzo per quell’ordine così vicino al pontefice; ma anche Barbarigo, 
oltre ad avere, come visto precedentemente, posizioni totalmente anti-
tetiche rispetto a loro, ne parlava con ostilità nelle lettere a Paolo Sarpi.

Barbarigo fu uno dei destinatari dei libri diffusi nel 1608 da Henry 
Wotton, ma più ancora i due furono legati da una persona che negli 
stessi momenti fu al servizio di entrambi: Giovanni Francesco Bion-
di222. Dalmata, nato Biundović a Lesina, nel 1572 si laureò in diritto a 
Padova. Tra il 1606 e il 1608 fu al servizio di Pietro Priuli223 in Francia, 
sebbene non rivestito di un ruolo ufficiale. Al ritorno dall’ambasceria 
condusse a Venezia «una gran quantità di libri heretici che trattano par-
ticolarmente contro l’autorità del papa e contro la giurisditione ecclesia-
stica […] in quattro balle […] insieme con le robe dell’ambasciatore»224. 
Il nunzio presso la Repubblica si lamentò in Collegio dell’arrivo di tali 
scritture, ma la risposta del doge Donà fu elusiva, asserendo che nessun 
Biondi era a servizio della Serenissima presso l’ambasciata in Francia225. 
I libri dunque giunsero con successo e vennero distribuiti agli interessati, 
che dovevano essere non pochi, vista la gran quantità (quattro balle)226.

ambasciatori delle potenze straniere. Il “metodo” sarpiano emerge, ad esempio, in una lettera 
a Dudley Carleton del 30 aprile 1614, dove il servita suggerisce all’ambasciatore inglese di 
avere molta cautela nel sostenere la bontà dell’operato dell’ambasciatore Antonio Foscarini, 
sospettato di avere comportamenti non consoni. Cfr. Sarpi, Opere, p. 658: «Gli uffici di vo-
stra Eccellenza per lui in collegio molto possono giovarli, ma fatti con tanta opportunità che 
non possi cader in animo d’alcuno che siano procurati».

222  A proposito di Giovanni Francesco Biondi: C. Petrolini, Per un regesto delle carte 
diplomatiche di Giovan Francesco Biondi, in C. Carminati-S. Villani, Storie inglesi L’Inghil-
terra vista dall’Italia tra storia e romanzo (XVII secolo), Pisa 2011, pp. 34-42. Per la biografia 
del dalmata, ancora non superato rimane G. Benzoni, Giovanni Francesco Biondi. Un avven-
turoso dalmata del ’600, «Archivio veneto», s. V, 115 (1967), pp. 19-37.

223  Pietro Priuli q. Federico (1568-1613). Dal 1605 al 1608 è ambasciatore della Repub-
blica di Venezia in Francia, dove ha un ruolo attivo nella diffusione delle scritture filovenezia-
ne. Dal 1610 al 1613 fu ambasciatore in Spagna, dove morì. Secondo il nunzio Berlinghiero 
Gessi era amico di Paolo Sarpi e «disposto a fare mali uffici»: cfr. Savio, Per l’epistolario di 
Paolo Sarpi, p. 32, n. 4.

224  Savio, Per l’epistolario di Paolo Sarpi, p. 33.
225  ASVe, Collegio, Esposizioni Roma, fz. 12, cc. 612v-613v: «Noi non sappiamo chi sia 

questo Biondo che Vostra Signoria ci ha detto, il segretario del nostro ambasciatore che ritor-
na di Francia non è di Biondi e questa cosa non si trova qui».

226  Ibid.: «Si è vantato questo Biondi di havere a far con quelli libri grandissima guerra a 
Sua Santità, con farne parte a fra Paulo».



71rapporti anglo-veneti all’inizio del seicento

Fu proprio questo il campo dove più facilmente era possibile inter-
venire per la propaganda filo-protestante all’interno del patriziato ve-
neto: il conflitto giurisdizionale. Biondi, appena giunto a Venezia, si 
mise subito a disposizione di Paolo Sarpi come intermediario per la 
corrispondenza con i protestanti francesi, e successivamente entrò in 
contatto con l’ambiente dell’ambasciata inglese a Venezia. Collaborò 
con Giacomo Castelvetro e venne inviato in Inghilterra al re Giacomo 
I da Henry Wotton con il compito di consegnare una relazione in lin-
gua italiana «commessagli da persona di gran dottrina, fedele, zelante», 
nella quale veniva invitato «a levarsi dalla difensiva»227. Biondi, dopo es-
sere tornato a Venezia, si impegnò nell’acquisto e diffusione di libri per 
conto del re d’Inghilterra e «nell’organizzazione di riunioni religiose»228. 
Ancora alle dipendenze di Henry Wotton, si recò a Torino per sorve-
gliare i movimenti militari di Carlo Emanuele I229. Una volta in Savoia 
venne ingaggiato anche da Gregorio Barbarigo, ivi ambasciatore della 
Repubblica, come informatore circa le mire del duca nei confronti di 
Ragusa e per comprendere al meglio i movimenti militari nel Delfinato. 
Biondi veniva ritenuto da Barbarigo «persona di fede, di valore et di 
esperienza»230. Parole che dimostrano una lunga frequentazione tra i 
due, di certo risalente ai tempi in cui Biondi, nel 1608, di ritorno dalla 
Francia si impegnava nella diffusione di libri contro la giurisdizione ec-
clesiastica e l’autorità papale: libri che evidentemente incontravano l’in-
teresse e le convinzioni di Gregorio Barbarigo, vista la sua produzione 
durante l’Interdetto e l’attenzione posta nei confronti di questo tema sia 
durante l’ambasciata in Savoia, ben rappresentata dalla lettera privata 
inviata a Sarpi231, sia al suo ritorno, quando fu autore dell’ “appendice” 
alla sua relazione sopra ricordata.

Con Wotton poi ebbe modo di incontrarsi di nuovo a Torino, all’ar-
rivo dell’inglese proveniente da Venezia nel gennaio del 1611. Barbarigo 
descrisse minutamente per il Senato l’accoglienza riservata all’ambascia-

227  Benzoni, Giovanni Francesco Biondi, p. 22. La persona di gran dottrina non era altri 
che Paolo Sarpi.

228  Ivi, p. 23.
229  TNA, State Papers 99, b. 6, cc. 51r-52r: dispaccio del 18.06.1610.
230  ASVe, Senato, Dispacci degli ambasciatori e residenti, Savoia, fz. 34, n. 23, cc. non 

numerate (26.06.1611). Nel dispaccio Barbarigo riferisce per la prima volta il nome dell’in-
formatore da lui scelto «l’anno passato».

231  Sono soltanto quattro le lettere superstiti tra Gregorio Barbarigo e Paolo Sarpi. Si deve 
tuttavia supporre un più ampio scambio epistolare, andato perduto o, più probabilmente, 
distrutto dallo stesso servita. Una proviene da Torino, due provengono da Zurigo e una da 
Coira.



72 marco zanella

tore, ricca d’onori e di feste232. Nella capitale sabauda i due scambiarono 
impressioni sulle condizioni del Ducato e sul modo di condurre la poli-
tica nei confronti del papa, e non è difficile immaginare l’intervento di 
Giovanni Francesco Biondi, in quel momento al servizio di entrambi.

Se fisicamente i due si incontrarono di nuovo soltanto a Londra nel 
1615, l’interesse per le sorti e le azioni di Wotton da parte di Barbarigo 
non cessarono. Un indizio di questa attenzione riservata all’ambascia-
tore inglese proviene da una delle sole quattro lettere superstiti dell’e-
pistolario, si deve credere un ampio epistolario, tra il patrizio e Paolo 
Sarpi. Nel 1614, dopo aver raccontato al servita dell’esecuzione di un 
anabattista nei dintorni di Zurigo, Barbarigo passò ad aggiornare il 
suo corrispondente con varie notizie dall’Europa. La prima fu relativa 
alle sorti di Henry Wotton: «sono corse per questi quarteri di […] voci 
dell’Amb. Uton di che si fusse retirato a Brusselles»233.

Sebbene non chiarissimo il riferimento al fatto in sé234, è evidente 
che Barbarigo e Sarpi condividessero un interesse per ciò che stava fa-
cendo l’ambasciatore inglese, loro vecchia e stretta conoscenza. E una 
conferma di questo rapporto ci deriva dall’appellativo utilizzato: «Amb. 
Uton». Barbarigo, nella corrispondenza ufficiale, per indicare Henry 
Wotton, scriveva «Cavalier Uton». In un dispaccio dello stesso giorno 
(17 ottobre 1614), Barbarigo scrisse al Senato di aver avuto notizie di 
un corriere proveniente dalle Provincie Unite diretto a Venezia, forse 
inviato dallo stesso «Cavalier» Wotton235. L’uso di «Ambasciator» al po-
sto di «Cavalier» gli derivava sicuramente dal modo in cui Paolo Sarpi 
soleva riferirsi all’inglese nelle sue lettere236, segno di una conoscenza 
non casuale e di un interesse non limitato alla contingenza degli eventi 
e della loro registrazione.

Riassunto

Lo scopo di questo studio è quello di delineare i rapporti tra l’amba-
sciatore inglese a Venezia, Henry Wotton, e la società veneziana durante 
i primi decenni del Seicento. Il diplomatico, teoricamente limitato nei 

232  ASVe, Senato, Dispacci degli ambasciatori e residenti, Savoia, fz. 33, cc. non numerate.
233  ASVe, Consultori in iure, fz. 453, c. 128r.
234  Non risulta infatti che Henry Wotton si sia trasferito a Bruxelles, anzi vi inviò in sua 

vece Giovanni Francesco Biondi.
235  ASVe, Senato, Dispacci degli ambasciatori e residenti, Svizzera, Svizzeri, fz. 4, c. 69r.
236  Si vedano le occorrenze in Savio, Per l’epistolario di Paolo Sarpi, passim.



73rapporti anglo-veneti all’inizio del seicento

contatti privati con esponenti del patriziato della Serenissima, riuscì a 
inserirsi nelle dinamiche politiche e sociali della Repubblica, sfruttando 
i comuni orientamenti giurisdizionalistici: l’analisi dei dispacci, delle 
udienze dell’ambasciatore in Collegio e degli scritti di Gregorio Bar-
barigo, uno degli esponenti del gruppo di uomini vicino a Paolo Sarpi, 
ha permesso di far emergere questo sistema di relazioni. Si è ritenuto di 
dividere la ricerca in due parti: nella prima si sono definite le posizioni 
dell’inglese in merito alla contesa tra la chiesa di Roma e il potere tem-
porale, nella seconda quelle di Barbarigo attraverso l’analisi di un suo 
manoscritto inedito, conservato nell’archivio del doge Leonardo Donà, 
e della sua corrispondenza, sia diplomatica che privata.

Abstract

The aim of this study is to outline the relationship between Henry 
Wotton, the English ambassador to Venice, and the Venetian society in 
the first decades of the XVII century. Despite his supposedly limited 
private connections with the members of the patriciate of the Serenis-
sima, Wotton managed to enter the political and social dynamics of 
the Republic exploiting the common views on jurisdictional principles. 
This system of relations was mapped out through the analysis of the 
dispatches, the ambassador’s hearings in the Collegio, and the writings 
of Gregorio Barbarigo, a member of Paolo Sarpi’s inner circle. The re-
search is structured in two different parts: the first one focuses on the 
Englishman’s opinions on the dispute between the Church of Rome 
and secular power; while the second defines Barbarigo’s stance on the 
matter by analysing one of his unpublished manuscripts kept in the 
archive of the Doge Leonardo Donà and his diplomatic and private 
correspondence.

Parole chiave – Keywords 

XVII secolo; Repubblica di Venezia; regno d’Inghiterra; Henry 
Wotton; Gregorio Barbarigo; Paolo Sarpi; ambasciatori

17th century; Republic of Venice; Kingdom of England; Henry Wot-
ton; Gregorio Barbarigo; Paolo Sarpi; ambassadors


